
Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN : 2407-4462 (Cetak), 2614-5812 (Elektronik)  

Vol. 12, No. 2, 2025, Hal. 82-86 
DOI: https://doi.org/10.32923/64reng33  

 

   82 

Konsep Pendidikan Multikultural di Sekolah Islam di 

Denpasar: Perpektif Teoritis, Filosofis dan Praktis   
 
 

Dwi Sunarti Puspitasari, Wayan Suastra, Ananta Wikrama Tungga Atmaja, I Nyoman Tika 
Program Pascasarjana Ilmu Pendidikan, Universitas Pendidikan Ganesha 

puspitadwip28@gmail.com, iwsuastra@undiksha.ac.id,, anantawikrama_t_atmadja@undiksha.ac.id, 
nyoman.tika@undiksha.ac.id 

 
Info Artikel :  ABSTRAK  

Diterima: 1 Sepetmber 2025 

Direvisi :16 September 2025 

Dipublikasikan : 30 Oktober 2025 

 

 Pendidikan multikultural di Bali menjadi perhatian karena karakter sosialnya 

yang unik, yakni dominasi budaya Hindu dengan komunitas Muslim yang 

signifikan. Pendidikan multikultural dipahami sebagai pendekatan yang 

menekankan penghargaan terhadap keragaman budaya, agama, dan tradisi 

melalui kurikulum inklusif, pembelajaran adil, dan budaya sekolah yang 

menghormati perbedaan. Secara teoritis, pendidikan multikultural berpijak 

pada paradigma progresivisme, humanisme, konstruktivisme sosial, serta 

nilai-nilai Islam yang menekankan saling menghormati dan rahmatan lil 

‘alamin. Secara empiris, sekolah Islam di Bali menghadapi tantangan dan 

peluang karena berada dalam masyarakat heterogen yang menuntut dialog, 
toleransi, dan kolaborasi lintas budaya. Implementasi dilakukan melalui 

integrasi nilai toleransi dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam, 

peningkatan kompetensi guru, penguatan budaya sekolah nondiskriminatif, 

kegiatan lintas agama dan budaya, serta kerja sama dengan masyarakat lokal. 

Temuan menunjukkan bahwa pendidikan multikultural memperkuat 

identitas Islam moderat, membangun harmoni sosial, dan memperkaya 

pengalaman belajar peserta didik dalam masyarakat yang beragam. 

 

ABSTRACT 

Multicultural education in Bali attracted attention due to its unique social 

characteristics, where Hindu culture was dominant alongside a significant 

Muslim community. It was understood as an approach that emphasized 

respect for cultural, religious, and traditional diversity through inclusive 

curricula, equitable learning, and school environments that honored 

differences. Theoretically, multicultural education was grounded in 

progressivism, humanism, social constructivism, and Islamic values 
promoting mutual respect and compassion. Empirically, Islamic schools in 

Bali faced both challenges and opportunities as they operated in a 

heterogeneous society that required dialogue, tolerance, and cross-cultural 

collaboration. Its implementation was carried out through integrating 

tolerance values into Islamic Education curricula, enhancing teachers’ 

competencies, fostering nondiscriminatory school cultures, conducting 

interreligious and intercultural activities, and collaborating with local 

communities. Findings indicated that multicultural education strengthened 

moderate Islamic identity, promoted social harmony, and enriched students’ 

learning experiences in a diverse societal context. 

 

Kata Kunci: 
Pendidikan; 

Multikultural; 

Sekolah Islam; 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords: 

Education; 

Multicultural; 

Islamic schools; 

 

 

This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License, 

which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the 
original work is properly cited. ©2019 by author. 

Koresponden: 
Dwi Sunarti Puspitasari,  

Email: puspitadwip28@gmail.com 

 

Pendahuluan  
Pendidikan multikultural merupakan sebuah pendekatan pendidikan yang menekankan pentingnya 

pengakuan, penghargaan, dan pengelolaan keragaman budaya dalam proses pembelajaran. Di Indonesia, 

konsep ini menjadi semakin relevan karena keberagaman suku, agama, bahasa, dan tradisi yang sangat 

tinggi. Paradigma pendidikan multikultural berupaya membangun tatanan sekolah yang inklusif, 
demokratis, dan responsif terhadap keragaman sosial, sehingga peserta didik mampu menumbuhkan sikap 

toleransi, empati, serta kemampuan hidup berdampingan dalam perbedaan (Tilaar, 2019). Secara teoritis, 

pendidikan multikultural telah dikembangkan oleh para ahli seperti James A. Banks yang menekankan 

http://u.lipi.go.id/1416811087
http://u.lipi.go.id/1512553113
mailto:iwsuastra@undiksha.ac.id
mailto:anantawikrama_t_atmadja@undiksha.ac.id
mailto:nyoman.tika@undiksha.ac.id
mailto:puspitadwip28@gmail.com


Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam             
https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar   
 
 

 
 

83 

 
 

Konsep Pendidikan Multikultural di Sekolah Islam di 

Denpasar: Perpektif Teoritis, Filosofis dan Praktis   

 

Dwi Sunarti Puspitasari 

lima dimensi utama: integrasi konten, konstruksi pengetahuan, pengurangan prasangka, pedagogi yang 

adil, dan pemberdayaan budaya sekolah (Banks, 1989; Vavrus, 2023)  

Sekolah Islam sebagai lembaga pendidikan berbasis agama memiliki posisi strategis dalam 

menanamkan nilai-nilai multikultural. Islam secara teologis mengajarkan penghargaan terhadap 
keberagaman, sebagaimana prinsip rahmatan lil ‘alamin, persaudaraan universal, dan larangan 

diskriminasi berdasarkan etnis atau status sosial (Azra, 2020). Nilai-nilai ini menjadi landasan normatif 

untuk mengembangkan praktik pendidikan multikultural di sekolah Islam. Namun, pada tataran empiris, 
implementasi pendidikan multikultural sering menghadapi tantangan seperti homogenitas lingkungan 

sekolah, penafsiran yang sempit terhadap ajaran agama, serta keterbatasan kompetensi guru dalam 

menerapkan pembelajaran berperspektif multikultural (Fauzan, 2022; Yusuf & Sari, 2023). 

Di Denpasar, sekolah Islam berada dalam ruang sosial yang sangat heterogen. Lingkungan 
multikultural yang melibatkan interaksi antara masyarakat Hindu, Islam, Kristen, maupun pendatang dari 

berbagai daerah menjadikan sekolah Islam memiliki tantangan sekaligus peluang dalam membangun 

pendidikan yang menghargai keragaman. Kondisi ini menuntut sekolah Islam tidak hanya mengajarkan 
ajaran agama secara normatif, tetapi juga berperan sebagai agen moderasi beragama, dialog antarbudaya, 

dan penguatan karakter toleran (Hidayat, 2024). Pendidikan Islam yang berbasis multikultural di sekolah-

sekolah ini diharapkan mampu menumbuhkan sikap saling menghargai, toleransi, serta memperkuat 

identitas keislaman yang inklusif (Hadi & Laili, 2022). 
Praktik pendidikan multikultural di sekolah Islam di Indonesia telah banyak dikaji. Penelitian 

menunjukkan bahwa integrasi nilai multikultural dalam pendidikan agama Islam dapat meningkatkan 

sikap toleransi dan inklusivitas siswa. Di pesantren, misalnya, manajemen pendidikan multikultural 
terbukti mampu menciptakan iklim keberagaman yang harmonis di antara santri dari berbagai latar 

belakang (Muhajir et al, 2025). Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki potensi besar 

dalam menginternalisasi nilai multikultural ke dalam praktik keseharian siswa. Khuldi (2023) menyatakan 

bahwa implementasi pendidikan multikultural di Madrasah Ibtidaiyah memiliki berbagai peluang dan 
tantangan. Eksplorasi pendidikan multikultural menunjukkan potensinya untuk meningkatkan 

pemahaman budaya, mempromosikan toleransi, memperkaya pengalaman pendidikan, dan 

mempersiapkan siswa untuk kewarganegaraan global 
Meskipun penelitian tentang pendidikan multikultural telah banyak dilakukan, kajian tentang konsep 

pendidikan multikultural di sekolah Islam khususnya di Denpasar masih relatif terbatas. Padahal konteks 

Denpasar sangat menarik karena karakter masyarakatnya yang plural dan harmonis, sehingga 

memberikan ruang untuk mengkaji bagaimana teori-teori pendidikan multikultural diterjemahkan dalam 
praktik pembelajaran di sekolah Islam. 

 
 

Pembahasan 

1. Perspektif Teoretis dan Filosofis Pendidikan Multikultural 

Pendidikan multikultural secara teoritis berangkat dari gagasan bahwa sekolah harus menjadi 

representasi keragaman sosial. Banks (1989) menekankan bahwa pendidikan multikultural tidak hanya 

sebatas memasukkan unsur budaya ke dalam kurikulum, tetapi juga mengubah struktur pendidikan agar 
lebih adil dan inklusif. Dimensi yang ditawarkan ntegrasi konten, konstruksi pengetahuan, pengurangan 

prasangka, pedagogi yang adil, dan pemberdayaan budaya sekolah menjadi kerangka penting untuk 

memahami pendidikan sebagai sarana transformasi sosial (Vavrus, 2023). 
Dalam konteks Indonesia, pendidikan multikultural dipandang sebagai strategi untuk memperkuat 

integrasi nasional di tengah pluralitas budaya. Tilaar (2004) menegaskan bahwa multikulturalisme 

merupakan tantangan sekaligus peluang bagi pendidikan nasional untuk membentuk generasi yang toleran 

dan demokratis. Firdayanti, Meilina, dan Warohma (2025) menambahkan bahwa pengembangan 
kurikulum multikultural berbasis kajian pustaka dapat memperkuat nilai kebangsaan sekaligus mengurangi 

potensi konflik sosial. 

Landasan filosofis pendidikan multikultural dapat ditelusuri dari filsafat progresivisme yang 
menekankan kebebasan, demokrasi, dan keadilan sosial. Kurniawan dan Astutik (2025) menjelaskan 

bahwa pendidikan multikultural dalam pembelajaran sejarah berfungsi membangun kesadaran kritis siswa 

terhadap keragaman budaya dan pengalaman historis bangsa. Filosofi ini menegaskan bahwa pendidikan 

harus membebaskan siswa dari prasangka dan diskriminasi. 
Selain progresivisme, filsafat humanisme juga menjadi dasar penting pendidikan multikultural. 

Humanisme menekankan martabat manusia sebagai pusat pendidikan. Hosnan (2022) menegaskan bahwa 

pendidikan Islam berbasis multikultural harus berorientasi pada penghargaan terhadap martabat manusia, 

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar


Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam             
https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar   
 
 

 
 

84 

 
 

Konsep Pendidikan Multikultural di Sekolah Islam di 

Denpasar: Perpektif Teoritis, Filosofis dan Praktis   

 

Dwi Sunarti Puspitasari 

tanpa memandang latar belakang agama atau budaya. Filosofi ini memperkuat gagasan bahwa pendidikan 

multikultural adalah pendidikan yang humanis dan inklusif. 

Dalam perspektif Islam, pendidikan multikultural memiliki landasan teologis yang kuat. Konsep 
rahmatan lil ‘alamin menegaskan bahwa Islam hadir untuk membawa rahmat bagi seluruh umat manusia. 

Aulia .. (2024) menekankan bahwa kurikulum pendidikan agama Islam harus berlandaskan filsafat inklusif 

yang menghargai perbedaan, sehingga pendidikan Islam dapat menjadi motor penggerak toleransi. 

Teori konstruktivisme sosial turut memperkuat landasan pendidikan multikultural. Vavrus (2023) 

menyoroti bahwa pengetahuan dibangun melalui interaksi sosial yang beragam. Sekolah menjadi arena 
dialog budaya di mana siswa belajar memahami perspektif orang lain, mengembangkan empati, dan 

membangun keterampilan komunikasi lintas budaya. Dengan demikian, pendidikan multikultural tidak 

hanya membentuk pengetahuan, tetapi juga karakter sosial yang inklusif. 
Perspektif kritis dalam pendidikan multikultural menekankan perlunya dekonstruksi terhadap struktur 

sosial yang diskriminatif. Muhajir et al (2025) menunjukkan bahwa manajemen pendidikan multikultural 

di pesantren mampu mengurangi stereotip antar santri dari berbagai latar belakang. Hal ini menegaskan 

bahwa pendidikan multikultural bukan hanya teori, tetapi juga praktik yang dapat mengubah relasi sosial 
di sekolah. 

Dengan demikian, perspektif teoretis dan landasan filosofis pendidikan multikultural menegaskan 

bahwa pendidikan harus berfungsi sebagai sarana transformasi sosial. Pendidikan Islam di Denpasar dapat 
menjadi contoh bagaimana nilai-nilai Islam yang inklusif berpadu dengan filosofi progresivisme, 

humanisme, dan konstruktivisme sosial untuk membentuk generasi yang toleran, demokratis, dan siap 

menghadapi tantangan global. 
 

2. Kajian Empiris Terkini Pendidikan Multikultural di Bali  

Denpasar merupakan kota multikultural dengan mayoritas masyarakat Hindu namun hidup 

berdampingan dengan komunitas Muslim, Kristen, Buddha, dan pendatang dari seluruh wilayah 
Indonesia. Nilai lokal seperti Tri Hita Karana dan menyama braya mendukung terciptanya kehidupan 

sosial yang harmonis. Sekolah Islam yang berada dalam posisi minoritas perlu menyesuaikan pendekatan 

pendidikan dengan karakter sosial-budaya Bali. Adaptasi dilakukan melalui pembelajaran kontekstual, 

interaksi sosial, dan kegiatan lintas budaya yang memperkuat toleransi dan dialog antaragama 
Pendidikan multikultural di Bali telah menjadi fokus kajian empiris yang menarik karena wilayah ini 

memiliki karakteristik sosial yang unik, yakni dominasi budaya Hindu dengan kehadiran komunitas 

Muslim yang cukup besar. Penelitian Hadi dan Laili (2022) di SMP Sapta Andika Denpasar menunjukkan 
bahwa penerapan pendidikan agama Islam berbasis multikultural mampu meningkatkan sikap inklusif 

siswa Muslim dalam berinteraksi dengan siswa Hindu. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan 

multikultural di Bali tidak hanya sebatas teori, tetapi juga memiliki dampak nyata dalam membangun 

harmoni sosial. Sawaty (2025) menyoroti posisi pendidikan Islam dalam menghadapi isu 
multikulturalisme di Bali. Ia menemukan bahwa sekolah Islam di Denpasar berperan sebagai ruang 

pembentukan identitas keislaman yang inklusif, di mana siswa diajarkan untuk memahami perbedaan 

sebagai bagian dari realitas sosial. Penelitian ini memperlihatkan bahwa pendidikan multikultural di Bali 
berfungsi sebagai mekanisme integrasi sosial yang penting di tengah masyarakat plural. 

Kajian Muhajir et al (2025) di pesantren Jawa dan Bali memperlihatkan bahwa manajemen 

pendidikan multikultural mampu menciptakan iklim keberagaman yang harmonis di antara santri dari 

berbagai latar belakang etnis dan budaya. Walaupun pesantren memiliki karakteristik keislaman yang 
kuat, penerapan nilai multikultural terbukti efektif dalam mengurangi stereotip dan prasangka antar santri. 

Hal ini relevan dengan konteks Bali, di mana pesantren dan sekolah Islam berinteraksi secara intensif 

dengan masyarakat Hindu. 
Banks (2019) menegaskan bahwa pendidikan multikultural yang efektif harus melibatkan integrasi 

konten budaya lokal dalam kurikulum. Dalam konteks Bali, integrasi budaya Hindu dan tradisi lokal ke 

dalam pembelajaran di sekolah Islam menjadi salah satu strategi yang terbukti meningkatkan pemahaman 

lintas budaya siswa. Vavrus (2023) menambahkan bahwa siswa yang terlibat dalam kegiatan lintas budaya 
menunjukkan peningkatan empati sosial dan keterampilan komunikasi. Hosnan (2022) dalam 

penelitiannya tentang model pendidikan Islam inklusif berbasis multikultural menegaskan bahwa sekolah 

Islam di Bali dapat menjadi laboratorium sosial untuk menguji praktik pendidikan multikultural. 
Empirisnya, sekolah yang menerapkan kurikulum inklusif menunjukkan penurunan kasus intoleransi 

antar siswa. Hal ini memperlihatkan bahwa pendidikan multikultural memiliki implikasi nyata dalam 

membentuk iklim sekolah yang damai. 

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar


Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam             
https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar   
 
 

 
 

85 

 
 

Konsep Pendidikan Multikultural di Sekolah Islam di 

Denpasar: Perpektif Teoritis, Filosofis dan Praktis   

 

Dwi Sunarti Puspitasari 

Pendidikan Islam harus mampu berdialog dengan budaya lokal tanpa kehilangan identitas keislaman 

(Abdullah, 2016). Di Bali menunjukkan bahwa sekolah Islam yang mengadopsi pendekatan dialogis 

dengan budaya Hindu mampu membangun hubungan sosial yang lebih harmonis. Hal ini memperkuat 

gagasan bahwa pendidikan multikultural di Bali memiliki basis empiris yang kuat dan relevan dengan 
konteks pluralitas budaya Indonesia. Firdayanti et al (2025) menyatakan bahwa pengembangan kurikulum 

multikultural di Indonesia, termasuk di Bali, harus berbasis pada kajian pustaka dan praktik empiris. 

Sekolah yang mengintegrasikan nilai multikultural dalam kurikulum mengalami peningkatan partisipasi 
siswa dalam kegiatan lintas budaya. Empiris ini menegaskan bahwa pendidikan multikultural memiliki 

dampak positif terhadap keterlibatan siswa dalam kehidupan sosial. 

 

3. Konsep Pendidikan Multikultural di Sekolah Islam di Bali  

 Pendidikan multikultural di sekolah Islam merupakan pendekatan yang bertujuan untuk 
menanamkan nilai-nilai toleransi, kerukunan, dan saling menghormati di tengah keberagaman sosial dan 

budaya. Dalam konteks sekolah Islam, konsep pendidikan multikultural dapat diterapkan melalui lima 

aspek utama. Pertama, integrasi nilai multikultural dalam kurikulum. Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam (PAI) tidak hanya berfokus pada ajaran agama, tetapi juga mencakup tema-tema toleransi, sejarah 
interaksi Islam dengan berbagai budaya lokal, dan pengenalan terhadap nilai-nilai Islam moderat. Hal ini 

bertujuan untuk membentuk pemahaman bahwa Islam mengajarkan penghargaan terhadap keberagaman 

dan hidup berdampingan secara damai dalam masyarakat yang majemuk (Nasution, 2011; Zubaedi, 
2012). Kedua, pengembangan kompetensi guru yang dilengkapi dengan pemahaman lintas budaya. Guru 

perlu memiliki kemampuan untuk mengelola kelas inklusif yang memfasilitasi dialog antar budaya serta 

literasi toleransi yang mendorong peserta didik untuk menghargai perbedaan. Kemampuan ini tidak hanya 

diperlukan dalam menyampaikan materi ajar, tetapi juga dalam membina hubungan yang harmonis di 
dalam dan luar kelas (Sukmadinata, 2010). 

Penguatan budaya sekolah yang mencerminkan nilai-nilai rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi seluruh 

alam). Budaya ini harus tercermin dalam setiap aktivitas di sekolah, seperti etika saling menghormati, 
kebijakan anti-diskriminasi, dan penghargaan terhadap keberagaman agama dan suku (Fadil, 2015). 

Keempat, kegiatan lintas budaya dan sosial yang mendekatkan peserta didik dengan kehidupan 

masyarakat sekitar. Contohnya adalah kunjungan pendidikan ke rumah ibadah dari agama lain, 

pertukaran budaya dengan sekolah non-Muslim, atau kegiatan sosial bersama masyarakat lokal yang 
dapat mempererat hubungan antar umat beragama dan antar suku. Kegiatan-kegiatan semacam ini 

memberikan pengalaman langsung bagi peserta didik dalam berinteraksi dan memahami keberagaman 

(Sukmadinata, 2010). 
Kegiatan kolaborasi dengan masyarakat lokal merupakan langkah penting dalam membangun 

hubungan yang baik antara sekolah dan komunitas sekitar. Hubungan yang harmonis dengan banjar, 

tokoh adat, dan pemerintah desa dapat memperkuat pemahaman tentang kearifan lokal serta mendukung 

pembentukan karakter multikultural bagi peserta didik. Dengan melibatkan masyarakat dalam kegiatan 
pendidikan, sekolah dapat lebih mudah menanamkan nilai-nilai sosial dan budaya yang menghargai 

perbedaan, serta menciptakan lingkungan yang lebih inklusif dan harmonis (Nasution, 2011). 

 

 

Kesimpulan 

Pendidikan multikultural di sekolah Islam, khususnya di Denpasar, memiliki peran strategis dalam 
membentuk generasi yang toleran dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat yang beragam. 

Pendidikan ini berlandaskan paradigma teoretis, filosofis, dan nilai-nilai keislaman yang menekankan 

penghargaan terhadap perbedaan, keadilan dalam pembelajaran, serta penguatan budaya sekolah yang 
inklusif. Dengan pendekatan tersebut, pendidikan multikultural tidak hanya berfungsi sebagai konsep 

pedagogis, tetapi juga sebagai sarana transformasi sosial yang mendorong peserta didik untuk berpikir 

terbuka, mengurangi prasangka, dan menghargai keberagaman sebagai bagian dari realitas kehidupan 

Penerapan pendidikan multikultural di sekolah Islam di denpasar dapat melalui integrasi nilai 
toleransi dalam kurikulum, peningkatan kompetensi guru, kegiatan lintas budaya, serta kolaborasi dengan 

masyarakat lokal. Selain itu, sekolah Islam mampu menciptakan lingkungan yang harmonis sekaligus 

memperkuat identitas keislaman yang moderat dan inklusif. Praktik ini tidak hanya memperkaya 
pengalaman belajar siswa, tetapi juga memperkuat hubungan antaragama dan antarbudaya, sehingga 

sekolah Islam berkontribusi signifikan dalam menjaga kohesi sosial di tengah pluralitas masyarakat. 
 

Referensi 

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar


Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam             
https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar   
 
 

 
 

86 

 
 

Konsep Pendidikan Multikultural di Sekolah Islam di 

Denpasar: Perpektif Teoritis, Filosofis dan Praktis   

 

Dwi Sunarti Puspitasari 

Abdullah, A. (2016). Pendidikan Islam dan dialog antarbudaya di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia 

Group. 

Azra, A. (2020). Islam dan toleransi dalam pendidikan. Jakarta: Rajawali Pers. 

Banks, J. A. (1989). Multicultural education: Dimensions and paradigms. Boston, MA: Allyn & Bacon. 
Banks, J. A. (2019). An introduction to multicultural education (6th ed.). Boston, MA: Pearson. 

Fadil, M. (2015). Budaya sekolah dan pendidikan inklusif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Fauzan, A. (2022). Tantangan implementasi pendidikan multikultural di sekolah Islam. Jurnal Pendidikan 
Islam, 12(2), 45–58. 

Firdayanti, F., Meilina, R., & Warohma, S. (2025). Pengembangan kurikulum multikultural berbasis 

kajian pustaka. Jurnal Kurikulum dan Pembelajaran, 8(1), 12–26. 

Hadi, S., & Laili, R. (2022). Pendidikan multikultural di SMP Sapta Andika Denpasar. Jurnal Pendidikan 
Multikultural, 4(1), 33–49. 

Hidayat, R. (2024). Sekolah Islam sebagai agen moderasi beragama di Bali. Jurnal Pendidikan Islam, 

14(2), 77–91. 
Hosnan, M. (2022). Pendidikan Islam inklusif berbasis multikultural. Jurnal Pendidikan Islam Inklusif, 

5(1), 23–40. 

Khuldi, M. (2023). Implementasi pendidikan multikultural di Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal Pendidikan 

Dasar Islam, 7(1), 55–70. 
Kurniawan, D., & Astutik, S. (2025). Perspektif filosofis pendidikan multikultural dalam pembelajaran 

sejarah. Jurnal Ilmu Pendidikan, 9(2), 101–115. 

Muhajir, M., et al. (2025). Manajemen pendidikan multikultural di pesantren. Jurnal Pendidikan Islam, 
15(1), 44–61. 

Nasution, S. (2011). Pendidikan multikultural: Konsep dan praktik di sekolah Islam. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Sawaty, T. (2025). Posisi pendidikan Islam menghadapi multikulturalisme di Bali. Jurnal Pendidikan 
Islam Kontemporer, 3(2), 88–104. 

Sukmadinata, N. S. (2010). Metode penelitian pendidikan. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme dalam pendidikan nasional. Jakarta: Grasindo. 
Tilaar, H. A. R. (2019). Pendidikan multikultural dan integrasi nasional. Jakarta: Kencana. 

Vavrus, F. (2023). Critical multicultural education: Theory and practice. New York, NY: Routledge. 

Yusuf, A., & Sari, R. (2023). Kompetensi guru dalam pendidikan multikultural. Jurnal Pendidikan Guru 

Islam, 6(1), 11–27. 
Zubaedi, A. (2012). Manajemen pendidikan Islam berbasis multikultural. Bandung: Alfabeta 

. 

 

 

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar

