Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam
ISSN : 2407-4462 (Cetak), 2614-5812 (Elektronik)

Vol. 12, No. 2, 2025 Hal. 77-81

DOI: https://doi.org/ 10.32923/8e6g4540

Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan SDM
Unggul Di Era Modernisasi

Muhammad Zaini', Amelia Qurratu?
''UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung
2UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung

Info Artikel:

ABSTRAK

Diterima 12 Juni, 2025
Direvisi 16 Oktober, 2025
Dipublikasikan 30 Oktober 2025

Filsafat Pendidikan islam memiliki peran penting dalam membentuk sumber
daya manusia yang bermutu, yang tidak hanya unggul dalam aspek inteletual,
tetapi juga dalam integritas moral dan spiritual. Pada era globalisasi ini,

persaingan dan tantangan semakin kompleks sehingga individu dituntut
memiliki kecerdasan yang menyeluruh, meliputi ilmu pengetahuan,
keterampilan, serta etika yang berlandaskan nilai-nilai islam. Urgensi filsafat

Pendidikan islam terletak pada kemampuanya untuk menyatukan ilmu
pengetahuan modern dengan nilai-nilai islami, sehinggga menciptakan
paradigma Pendidikan yang adaptif terhadap perkembangan zaman tanpa
kehilangan identitas keislaman. Melalui integrasi antara ilmu dan agama,
Pendidikan islam diharapkan mampu melahirkan insan kamil yang
berkontribusi dalam kemajuan masyarakat, mampu bersaing di dunia kerja,
dan tetap berpijak pada nilai moral yang kokoh. Penelitian ini bertujuan untuk
menelaah peran filsafat pendiddikan islam dalam membangun mutu sumber
daya manusia serta mengkaji berbagai pendekatan yang dapat diterapkan
untuk mencapai tujuan tersebut.

Kata Kunci:

Urgensi

Filsafat Pendidikan Islam
Era Modernisasi

ABSTRACT
Islamic educational philosophy plays an important role in shaping quality
human resources who are not only superior in intellectual aspects, but also in
moral and spiritual integrity. In this era of globalization, competition and
challenges are increasingly complex, requiring individuals to have
comprehensive intelligence, including knowledge, skills, and ethics based on
Islamic values. The urgency of Islamic educational philosophy lies in its
ability to unite modern science with Islamic values, thereby creating an
educational paradigm that is adaptive to the times without losing its Islamic
identity. Through the integration of science and religion, Islamic education is
expected to produce perfect human beings who contribute to the
advancement of society, are able to compete in the world of work, and
remain grounded in strong moral values. This study aims to examine the role
of Islamic educational philosophy in developing the quality of human
resources and to explore various approaches that can be applied to achieve
this goal.
This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License,
= which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the

original work is properly cited. ©2019 by author.

Keywords:

Urgency

Islamic Educational Philosophy
Era of Modernization

Koresponden:

Muhammad Zaini, Amelia Qurratu
Email: muhamad.zaini@uinsatu.ac.id
Email: ameliaqurratuaini3@gmail.com

Pendahuluan

Filsafat sebagai mater scientarum (induk segala pengetahuan) sejak masa peradaban Yunani kuno hingga
hari ini telah banyak mengalami perkembangan-perkembangan seiring dengan peradaban manusia.
Filsafat menawarkan cara atau metode dalam mengkaji “sesuatu”, yang bersifat abstrak dan tidak
dipahami atau merasiokan persoalan-persoalan untuk dapat diterima oleh akal manusia (Rofiq, 2018).

Ketika sebuah masyarakat atau bangsa menjadikan filsafat sebagai pandangan hidup, filsafat itu tidak
hanya menjadi pedoman berfikir, tetapi juga memengaruhi cara mereka membangun kehidupan sosial,
budaya, dan politik. Masyarakat atau bangsa tersebut akan berusaha menerapkan nilai-nilai itu dapat
benar-benar terlihat dalam tindakan nyata dan menghadirkan pengaruh positif pada berbagai aspek
kehidupan. Berdasarkan hal tersebut, filsafat sebagai pandangan hidup suatu bangsa memiliki peran
strategis sebagai tolak ukur dalam menentukan standar nilai kebenaran yang ingin dicapai. Tolak ukur
tersebut menjadi acuan untuk menetapkan tujuan, menyusun strategi, dan mengevaluasi kemajuan

77


http://u.lipi.go.id/1416811087
http://u.lipi.go.id/1512553113
mailto:muhamad.zaini@uinsatu.ac.id
mailto:ameliaqurratuaini3@gmail.com

Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam Muhammad Zaini, Amelia Qurratu
https:/ /jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar

bangsa, baik dalam aspek moral, social, maupun intelektual. Upaya untuk mewujudkan nilai-nilai tersebut
dilakukan melalui berbagai pendekatan, seperti pembentukan institusi, pengembangan budaya, dan
pelaksanaan kebijakan publik. Salah satu cara paling efektif untuk mewujudkan nilai-nilai tersebut adalah
melalui Pendidikan.

Filsafat dan pendidikan tidak dapat dipisahkan, sebab filsafat pendidikan mengintegrasikan pandangan
filosofis ke dalam proses pendidikan. Filsafat berkembang dari cinta terhadap pengetahuan menjadi
pemikiran sistematis tentang ontologi, epistemologi, dan aksiologi, sementara pendidikan merupakan
proses pengembangan sosial yang memberikan sifat sosial-kemanusiaan kepada individu. Keterkaitan ini
menciptakan satu kesatuan, yakni filsafat pendidikan, yang menjadi sarana vital dalam memahami,
menerapkan, dan menyebarkan nilai-nilai kemanusiaan dan keimanan dalam ilmu pengetahuan
kontemporer. pendidikan sebagai samudera luas yang dipenuhi riak-riak gelombang, dengan pendidik
sebagai pelaut yang menempuh perjalanan melintasi samudera tersebut (Afifuddin & Ishak, 2023).
Filsafat, seperti peta dan kompas, menjadi panduan untuk tujuan, idealisme, dan arah dalam pendidikan.
Pentingnya pemahaman substansi pendidikan tergambar dalam kegiatan formal dan non formal,
melibatkan pemahaman tentang tabiat manusia, keterkaitan pendidikan dengan perubahan, kebutuhan,
dan dinamika sosial. Hubungan antara filsafat dan pendidikan diibaratkan sebagai dua sisi mata uang, di
mana pendidikan adalah aplikasi praktis dari filsafat.

Mempelajari filsafat Pendidikan islam berarti menjelajahi pemikiran yang mendalam, terstruktur, logis,
dan menyeluruh tentang Pendidikan yang bersumber dari ajaran Islam atau dibentuk oleh nilai-nilai Islam.
Filsafat pendidikan islam tidak hanya menyediakan landasan untuk sistem pendidikan, tetapi juga
memberikan pemahaman mendalam tentang bagaimana pengetahuan dan keimanan saling melengkapi
dalam proses pembentukan individu yang berakhlak dan berpengetahuan luas. filsafat pendidikan islam
secara singkat adalah filsafat pendidikan yang berdasarkan ajaran Islam atau filsafat pendidikan yang
dijiwai oleh ajaran islam, jadi ia bukan filsafat yang bercorak liberal, bebas, tanpa batas etika sebagaimana
dijumpai dalam pemikiran filsafat pada umumnya. Filsafat pendidikan islam tentunya berfungsi sebagai
alat analisis yang digunakan dalam pengkajian terhadap setiap problematikan pendidikan Islam. Tentunya
adalah filsafat pendidikan Islam sangat dibutuhkan dalam setiap aktifitas pengkajian aspek Pendidikan
Islam yang tidak dapat dibatasi ruang dan waktu dalam gerak eksistensi dan aktualisasi pendidikan itu
sendiri (Minabari, 2019).

Tujuan penelitian ini adalah untuk menelaah peran filsafat pendidikan Islam dalam mewujudkan mutu
sumber daya manusia yang unggul serta mengkaji berbagai pendekatan yang dapat diterapkan untuk
mewujudkan tujuan tersebut. Melalui kajian ini, diharapkan dapat ditemukan landasan filosofis ang
relevan dengan tantangan zaman modern, sehingga pendidikan Islam mampu melahirkan generasi yang
tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki integritas dan kesadaran spiritual yang tinggi.

Metode

Metode yang digunakan pada penelitian ini adalah metode penelitian deskriptif kualitatif. Data yang
dikumpulkan melalui studi literatur dengan bacaan jurnal-jurnal atau buku dan hasil penelitian lain yang
berkaitan dengan topik. Pengumpulan data diambil dari penelitian terdahulu yang telah dikaji dari jurnal-
jurnal relevan terakreditasi. Prosedur pengumpulan data dilakukan dengan cara membaca, memilah, dan
mengelola informasi dari berbagai sumber, yang kemudian dianalisis sebelum ditarik kesimpulan.

Hasil dan Pembahasan
A. Pengertian dan Ruang Lingkup Filsafat Pendidikan Islam

Pengertian filsafat menurut para filsuf kuno dibagi menjadi dua kategori. Pertama dalam arti umum,
filsafat mencakup beragam ilmu pengetahuan yang bersifat rasional. Kedua, dalam arti khusus, filsafat
merujuk pada ilmu yang berkaitan dengan ketuhanan, yang dikenal sebagai filsafat tinggi dan merupakan
cabang dari filsafat teoritis. Filsafat pendidikan pada dasarnya adalah ilmu yang berfungsi untuk
menjawab berbagai persoalan dalam dunia pendidikan. Selain itu, filsafat pendidikan juga dapat dimaknai
sebagai seperangkat nilai, prinsip, dan keyakinan filosofis yang menjadi jiwa, landasan, dan penegas
karakter suatu sistem pendidikan. Secara lebih khusus, filsafat pendidikan islam merupakan konsep filsafat
pendidikan yang bersumber dari ajaran Islam atau dibentuk oleh nilai-nilai Islam. Dengan demikian,
filsafat pendidikan Islam memiliki kekhasan tersendiri dan berbeda dengan filsafat pendidikan yang
bercorak liberal atau bebas tanpa ikatan etika, sebagaimana banyak ditemukan dalam tradisi filsafat umum
(Jannah et al., 2024).

Menurut Muzayyin Arifin dalam buku Filsafat Pendidikan yang dikemukakan oleh H. Abuddin Nata,
filsafat pendidikan Islam tidak berorientasi pada aspek teknis atau operasional pendidikan. Sebaliknya,
filsafat ini menitikberatkan pada kajian-kajian mendasar yang menjadi fondasi pemikiran dalam sistem

Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan SDM Unggul
Di Era Modernisasi 78


https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar

Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam Muhammad Zaini, Amelia Qurratu
https:/ /jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar

pendidikan itu sendiri. Secara garis besar, filsafat pendidikan Islam mencakup gagasan-gagasan yang
mendalam, logis, sistematis, terpadu, menyeluruh, dan bersifat universal mengenai konsep pendidikan
yang bersumber dari ajaran Islam. Konsep-konsep tersebut meliputi penetapan tujuan pendidikan,
penyusunan kurikulum, peran pendidik, metode pengajaran, lingkungan pendidikan, dan aspek-aspek
lainnya yang semuanya dibangun di atas nilai-nilai Islam (Anam, 2024).

Filsafat pendidikan Islam tidak hanya membahas konsep dan pelaksanaan pendidikan, tetapi juga
menelaah alasan mendasar mengapa pendidikan penting dalam konteks penciptaan manusia dan tujuan
hidupnya menurut Islam. Di dalamnya, dibahas pertanyaan-pertanyaan pokok seperti “Siapa manusia?”,
“Apa tujuan hidupnya?”’, dan “Bagaimana pendidikan membentuk kepribadian sesuai fitrah?”.
Pertanyaan-pertanyaan tersebut menjadi pijakan dalam penyusunan sistem pendidikan yang bertujuan
membentuk manusia secara utuh. Filsafat pendidikan Islam mencakup tiga aspek utama, yaitu ontologi
(hakikat manusia), epistemologi (sumber dan cara mendapatkan ilmu), dan aksiologi (nilai-nilai yang
menjadi pedoman dalam bertindak) (Burhanuddin et al., 2025).

Filsafat Pendidikan islam dalam penerapanya, berfungsi sebagai dasar konseptual untuk merancang
sistem Pendidikan islam yang integral. Pendidikan tidak hanya bertujuan mengembangkan kemampuan
intelektual dan keterampilan praktis, tetapi juga diarahkan untuk membina karakter, moral, serta
spiritualitas peserta didik. Hal ini mendorong Pendidikan islam agar tidak kehilangan identitasnya meski
manghadapi tantangan globalisasi dan modernisasi. Filsafat pendidikan Islam berperan sebagai penuntun
dalam merespons perubahan zaman dengan berlandaskan nilai tauhid dan keimanan (Zulkhaidir et al.,
2023). Oleh karena itu, filsafat pendidikan Islam bukan sekadar konsep teoretis, melainkan pijakan praktis
yang mengarahkan sistem pendidikan agar tetap kokoh dalam bingkai nilai-nilai ilahiah.

B. Peran Filsafat Pendidikan Islam

Pada era globalisasi saat ini, dimana perubahan di segala aspek kehidupan terjadi dengan sangat
cepat, dan tuntutan kehidupan yang semakin kompleks, apakah filsafat Pendidikan islam masih
diperlukan dan peting untuk dipelajari?. Ditinjau dari fungsinya, filsafat Pendidikan islam merupakan
pemikiran mendasar yang melandasi dan mengarahkan proses pelaksanaan pendidikan islam. Oleh karena
itu, filsafat ini berperan dalam memberikan gambaran tentang sampai dimana proses tersebut dapat
direncanakan, dan dalam ruang lingkup serta dimensi bagaimana proses tersebut dilaksanakan. Selain itu,
filsafat Pendidikan islam juga bertugas melakukan kritik-kritik tentang metode-metode yang digunakan
dalam proses Pendidikan islam itu, serta memberikan pengarahan mendasar tentang bagaimana metode
tersebut harus didayagunakan atau diciptakan agar efektif untuk mencapai tujuan. Dengan demikian
filsafat pendidikan islam, seharusnya bertugas dalam tiga dimensi, yaitu: (Junaedi, 2017)

1. Memberi landasan dan sekaligus mengarahkan kepada proses pelaksanaan Pendidikan yang

berdasarkan ajaran islam

2. Melakukan kritik dan koreksi terhadap proses pelaksanaan tersebut

3. Melakukan evalusi terhadap metode dari proses Pendidikan tersebut

Ketiga landasan tersebut berjalan diatas landasan berpikir yang bersifat sistematis, logis, meyeluruh,
radikal dan universal serta terpadu. Selain itu, filsafat Pendidikan islam juga dapat membantu para
perancang Pendidikan dan orang-orang yang melaksanakanya dalam suatu negara untuk membentuk
pemikiran yang sehat tentang proses Pendidikan.

Secara praktis, filsafat Pendidikan islam memliki peran penting dalam memberikan beragam solusi
terhadap berbagai masalah yang dihadapi dalam dunia pendikan islam sambil memberikan arahan yang
bermanfaat. Peran praktis filsafat Pendidikan islam, sebagai berikut: (Basri, 2006)

1. Filsafat Pendidikan islam mengungkapkan problematika yang dihadapi oleh Pendidikan islam

melalui refleksi yang mendalam dan upaya memahami akar permasalahanya.

2. Filsafat Pendidikan islam menawarkan pandangan khusus tentang manusia dalam kerangka
islam. Pandangan terhadap esensi manusia ini berkaitan erat dengan tujuan Pendidikan dalam
perspektif islam. Filsafat Pendidikan berfungsi untuk merinci tujuan umum Pendidikan islam
menjadi tujuan khusus yang bisa dijalankan. Tujuan operasional ini sangat penting karena
memberikan arahan yang jelas bagi pergerakan dan pelaksanaan kegiatan Pendidikan. Melalui
analisisnya mengenai hakikat manusia, filsafat Pendidikan islam menyimpulakan bahwa manusia
memiliki potensi bawaan yang perlu dikembangkan

3. Dalam aspek filsafat Pendidikan islam, analisis terhadap tantangan Pendidikan saat ini mampu
memberikan informasi apakah implementasi Pendidikan yang ada dapat mencapai sasaran
idealnya. Hal ini memungkinkan pendeteksian kelemahan serta penyusunan alternatif perbaikan
dan pengembangan yang diperlukan.

Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan SDM Unggul
Di Era Modernisasi 79


https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar

Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam Muhammad Zaini, Amelia Qurratu
https:/ /jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar

C. Tujuan Filsafat Pendidikan Islam

Filsafat pendidikan Islam memiliki tujuan untuk membentuk manusia yang berakhlak luhur, beriman
kuat, bertakwa, dan mampu menjalankan tugasnya sebagai khalifah di bumi. Arah tersebut sejalan dengan
misi utama ajaran Islam, karena keduanya bersumber dari wahyu Allah, yakni Al-Qur’an dan Hadis.
Kedua sumber pokok ini menjadi panduan menyeluruh bagi seluruh aspek kehidupan, termasuk bidang
pendidikan. Melalui proses penalaran dan penafsiran, para ulama kemudian merumuskan berbagai konsep
pendidikan yang selaras dengan prinsip-prinsip Islam, seperti penerapan qiyas (analogi) dan ijma’
(kesepakatan). Seluruh gagasan tersebut tetap berakar pada pedoman utama Al-Qur’an dan Hadis sebagai
fondasi utamanya (Jannah et al., 2024).

Kedua sumber ini membentuk teori umum tentang Pendidikan islam yang berlandaskan nilai-nilai
tauhid, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai tersebut bukan hanya berperan sebagai pedoman
bagi individu dalam proses belajar, tetapi juga menjadi landasan dalam membangun tatanan masyarakat
yang harmonis. Sebagai contoh, konsep Pendidikan dalam islam mencakup aspek rohani dan jasmani,
yang bertujuan untuk meciptakan manusia yang seimbang, baik dari segi intelektual, emosional, dan
spiritual.

Menurut Ahmad D. Marimba, filsafat Pendidikan islam berfungsi sebagai dasar dalam pengembangan
kurikulum, metode pembelajaran, hingga sistem evaluasi Pendidikan. Landasan filosofis ini diarahkan
untuk membentuk pribadi yang tidak hanya unggul dalam kecerdasan intelektual, tetapi juga kokoh dalam
moral dan spiritual. Selain itu, Pendidikan islam bertujuan melahirkan generasi yang mampu menghadapi
perkembangan zaman tanpa melepaskan prinsip-prinsip al-qur’an dan ajaran Rasululllah.

Kondisi ini relevan dengan kebutuhan masyarakat modern, dimana krisis moral dan degradasi nilai
semakin meluas. Pendidikan islam, dengan filsafat yang berbasis wahyu, menjadi solusi untuk
menyelaraskan antara perkembangan teknologi dan kebutuhan spiritual manusia. Sebagaimana dijelaskan
Usiono dalam penelitianya, tujuan Pendidikan islam bukan hanya membentuk pribadi taat, tetapi juga
membangun masyarakat yang damai dan berkeadilan serta menjunjung tinggi kesetaraan.

Guna mencapai tujuan tersebut, Ahmad D Marimba menegaskan bahwa diperlukan pengguanaan
metode-metode tertentu dalam filsafat Pendidikan islam. Diantara metode yang dianggap sesuai adalah
pendekatan normatif dan deduktif, yang masing-masing memiliki peran dan ciri khas dalam menunjang
proses Pendidikan (Aris, 2023).

1. Metode Normatif

Metode normatif dalam filsafat Pendidikan islam berperan untuk menggali nilai serta
aturan yang sesuai dengan kebutuhan Pendidikan. Pendekatan ini berpijak pada keyakinan bahwa
seluruh proses Pendidikan harus sejalan dengan Al-qur’an dan Hadis. Nilai-nilai yang dihasilkan
kemudian dijadikan acuan dalam penyusunan kurikulum, penentuan materi pelajaran, dan
penetapan arah atau tujuan Pendidikan.

Sebagai contoh, Pendidikan akhlak dalam islam harus bersandar pada nilai-nilai pokok
seperti keadilan, persamaan, dan penghormatan terhadap hak asasi manusia. Melalui metode
normative, pendidik diharapkan mampu menuntun peserta didik agar menerapkan nilai-nilai
tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Sejalan dengan pemikiran Al-Syaibany dala jurnal
Tarbiyah, metode normative dinilai sebagai pendekatan yang paling efektif untuk menjaga agar
Pendidikan islam tetap berpegang pada wahyu sekaligus memberi kontribusi nyata bagi perbaikan
masyarakat.

2. Metode Deduktif

Metode deduktif adalah pola berpikir yang bergerak dari konsep-konsep umum untuk
menghasilkan kesimpulan yang lebih spesifik. Dalam filsafat Pendidikan islam, pendekatan ini
dipakai untuk menggali prinsip-prinsip dasar Pendidikan islam secara mandala, kemudian
menerapkanyapada situasi yang lebih konkret.

Sebagai ilustrasi, gagasan umum tentang manusia sebagai khalifah di bumi dapat
diwyjudkan dalam praktik Pendidikan mallui penanaman nilai tanggung jawab social dan
kepedulian terhadap llingkungan. Melalui metode deduktif, peserta didik dibimbing untuk
melihat keterkaitan antara ajaran islam dan peran mereka sebagai individu yang wajib menjaga
alam serta masyarakat sekita.

Metode ini juga menunjukkan karakter filsafat yang logis dan rasional, sejalan dengan
pandangan tokoh-tokoh seperti Al-Farabi dan Al-Ghazali yang menegaskan pentingnya peran
akal dalam memahami wahyu. Dengan pendekatan deduktif, Pendidikan islam dapat bersifat
lebih responsif terhadap perkembangan zaman namun tetap berpegang pada nilai-nilai dasarnya.

Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan SDM Unggul
Di Era Modernisasi 80


https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar

Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam Muhammad Zaini, Amelia Qurratu
https:/ /jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar

Kesimpulan

Filsafat pendidikan Islam memiliki peranan penting dalam membentuk sumber daya manusia yang
berkualitas, tidak hanya unggul secara intelektual tetapi juga memiliki karakter moral dan spiritual yang
kokoh. Di tengah tantangan era globalisasi dan modernisasi, filsafat ini berfungsi sebagai landasan untuk
menyatukan ilmu pengetahuan modern dengan nilai-nilai Islami, sehingga menciptakan paradigma
pendidikan yang adaptif, relevan, dan tetap berpegang pada nilai-nilai keislaman.

Melalui pendekatan normatif dan deduktif, filsafat pendidikan Islam mampu mengintegrasikan ilmu
pengetahuan modern dengan prinsip-prinsip keislaman, menciptakan keseimbangan antara aspek duniawi
dan ukhrawi dalam proses pembelajaran. Dengan demikian, penerapan filsafat pendidikan Islam dapat
melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas dan terampil, tetapi juga berakhlak mulia, memiliki tanggung
jawab sosial, serta mampu berkontribusi positif bagi kemajuan peradaban.

Referensi

Afifuddin, A., & Ishak, I. (2023). Landasan Filosofis Pendidikan Islam: Konstruksi Tipologis Pendidikan
Islam di Era Modern. Al-Musannif, 4(2), 119-134. https://doi.org/10.56324/al-musannif.v4i2.69

Anam, A. (2024). Filsafat Pendidikan Islam (Konsep Berpikir Berlandaskan Ajaran Islam). Academia
Publication.

Aris. (2023). Filsafat Pendidikan Islam. Yayasan Wiyata Bestari Samasta.
Basri, H. (2006). URGENSI DAN FUNGSI FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM. Empirisma, 15(1), 1-11.

Burhanuddin, Bintang Arif Samudra, Mat Amin, & Salminawati. (2025). Filsafat Pendidikan Islam di Era
Digital: Membangun Karakter Religius di Tengah Arus Teknologi: Penelitian. Jurnal Pengabdian
Masyarakat dan Riset Pendidikan, 3(4), 5443-5451. https://doi.org/10.31004/jerkin.v3i4.1434

Jannah, S. N. S., Elwidat, F. S., & Bakar, M. Y. A. (2024). Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam
Membentuk Sumber Daya Manusia Yang Berkualitas Di Era Modernisasi. Jurnal limiah Penelitian
Mahasiswa, 2(6), 311-323. https://doi.org/10.61722/jipm.v2i6.555

Junaedi, M. (2017). Paradigma Baru Filsafat Pendidikan Islam (Edisi Pertama). KENCANA.

Minabari, K. H. (2019). Pengenalan Awal Filsafat Pendidikan Islam (Pengertian, Ruang Lingkup, Dan
Perkembangannya). Foramadiahi: Jurnal Kajian Pendidikan Keislaman, 11(2), 185-197.

Rofiq, M. N. (2018). Peranan Filsafat Ilmu Bagi Perkembangan Ilmu Pengetahuan. FALASIFA : Jurnal
Studi Keislaman, 9(1), 161-175. https://doi.org/10.36835/falasifa.v9il.112

Zulkhaidir, M., Febrian, Y., & Sari, H. P. (2023). Filsafat Pendidikan Islam Dalam Menyikapi
Pengetahuan Kontemporer Tinjauan Keseimbangan Ilmu Pengetahuan dan Keimanan. Jurnal
Pendidikan Tuntas, 1(4), 261-268. https://doi.org/10.37985/jpt.v1i4.255

Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan SDM Unggul
Di Era Modernisasi 81


https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar

