
Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam 
ISSN : 2407-4462 (Cetak), 2614-5812 (Elektronik)  

Vol. 12, No. 2, 2025 Hal. 77-81 
DOI: https://doi.org/ 10.32923/8e6g4540  

 

   77 

Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan SDM 

Unggul Di Era Modernisasi  
 
 

Muhammad Zaini1, Amelia Qurratu2 

1 UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung  
2 UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung 

 
Info Artikel:  ABSTRAK 

Diterima 12 Juni, 2025 

Direvisi 16 Oktober, 2025 

Dipublikasikan 30 Oktober  2025 

 

 Filsafat Pendidikan islam memiliki peran penting dalam membentuk sumber 

daya manusia yang bermutu, yang tidak hanya unggul dalam aspek inteletual, 

tetapi juga dalam integritas moral dan spiritual. Pada era globalisasi ini, 

persaingan dan tantangan semakin kompleks sehingga individu dituntut 

memiliki kecerdasan yang menyeluruh, meliputi ilmu pengetahuan, 

keterampilan, serta etika yang berlandaskan nilai-nilai islam. Urgensi filsafat 

Pendidikan islam terletak pada kemampuanya untuk menyatukan ilmu 

pengetahuan modern dengan nilai-nilai islami, sehinggga menciptakan 

paradigma Pendidikan yang adaptif terhadap perkembangan zaman tanpa 

kehilangan identitas keislaman. Melalui integrasi antara ilmu dan agama, 

Pendidikan islam diharapkan mampu melahirkan insan kamil yang 
berkontribusi dalam kemajuan masyarakat, mampu bersaing di dunia kerja, 

dan tetap berpijak pada nilai moral yang kokoh. Penelitian ini bertujuan untuk 

menelaah peran filsafat pendiddikan islam dalam membangun mutu sumber 

daya manusia serta mengkaji berbagai pendekatan yang dapat diterapkan 

untuk mencapai tujuan tersebut.  

 

ABSTRACT 

Islamic educational philosophy plays an important role in shaping quality 

human resources who are not only superior in intellectual aspects, but also in 

moral and spiritual integrity. In this era of globalization, competition and 

challenges are increasingly complex, requiring individuals to have 

comprehensive intelligence, including knowledge, skills, and ethics based on 

Islamic values. The urgency of Islamic educational philosophy lies in its 

ability to unite modern science with Islamic values, thereby creating an 

educational paradigm that is adaptive to the times without losing its Islamic 

identity. Through the integration of science and religion, Islamic education is 
expected to produce perfect human beings who contribute to the 

advancement of society, are able to compete in the world of work, and 

remain grounded in strong moral values. This study aims to examine the role 

of Islamic educational philosophy in developing the quality of human 

resources and to explore various approaches that can be applied to achieve 

this goal.  

Kata Kunci: 
Urgensi 

Filsafat Pendidikan Islam 

Era Modernisasi 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords: 

Urgency 

Islamic Educational Philosophy 

Era of Modernization 

This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License, 

which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the 

original work is properly cited. ©2019 by author. 

Koresponden: 
Muhammad Zaini, Amelia Qurratu 

Email: muhamad.zaini@uinsatu.ac.id 

Email: ameliaqurratuaini3@gmail.com 

 

Pendahuluan  

Filsafat sebagai mater scientarum (induk segala pengetahuan) sejak masa peradaban Yunani kuno hingga 

hari ini telah banyak mengalami perkembangan-perkembangan seiring dengan peradaban manusia. 

Filsafat menawarkan cara atau metode dalam mengkaji “sesuatu”, yang bersifat abstrak dan tidak 

dipahami atau merasiokan persoalan-persoalan untuk dapat diterima oleh akal manusia (Rofiq, 2018). 

Ketika sebuah masyarakat atau bangsa menjadikan filsafat sebagai pandangan hidup, filsafat itu tidak 
hanya menjadi pedoman berfikir, tetapi juga memengaruhi cara mereka membangun kehidupan sosial, 

budaya, dan politik. Masyarakat atau bangsa tersebut akan berusaha menerapkan nilai-nilai itu dapat 

benar-benar terlihat dalam tindakan nyata dan menghadirkan pengaruh positif pada berbagai aspek 
kehidupan. Berdasarkan hal tersebut, filsafat sebagai pandangan hidup suatu bangsa memiliki peran 

strategis sebagai tolak ukur dalam menentukan standar nilai kebenaran yang ingin dicapai. Tolak ukur 

tersebut menjadi acuan untuk menetapkan tujuan, menyusun strategi, dan mengevaluasi kemajuan 

http://u.lipi.go.id/1416811087
http://u.lipi.go.id/1512553113
mailto:muhamad.zaini@uinsatu.ac.id
mailto:ameliaqurratuaini3@gmail.com


Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam             
https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar   
 
 

78 
 

Muhammad Zaini, Amelia Qurratu 

 

Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan SDM Unggul 

Di Era Modernisasi 

bangsa, baik dalam aspek moral, social, maupun intelektual. Upaya untuk mewujudkan nilai-nilai tersebut 

dilakukan melalui berbagai pendekatan, seperti pembentukan institusi, pengembangan budaya, dan 

pelaksanaan kebijakan publik. Salah satu cara paling efektif untuk mewujudkan nilai-nilai tersebut adalah 

melalui Pendidikan. 
Filsafat dan pendidikan tidak dapat dipisahkan, sebab filsafat pendidikan mengintegrasikan pandangan 

filosofis ke dalam proses pendidikan. Filsafat berkembang dari cinta terhadap pengetahuan menjadi 

pemikiran sistematis tentang ontologi, epistemologi, dan aksiologi, sementara pendidikan merupakan 
proses pengembangan sosial yang memberikan sifat sosial-kemanusiaan kepada individu. Keterkaitan ini 

menciptakan satu kesatuan, yakni filsafat pendidikan, yang menjadi sarana vital dalam memahami, 

menerapkan, dan menyebarkan nilai-nilai kemanusiaan dan keimanan dalam ilmu pengetahuan 

kontemporer. pendidikan sebagai samudera luas yang dipenuhi riak-riak gelombang, dengan pendidik 
sebagai pelaut yang menempuh perjalanan melintasi samudera tersebut (Afifuddin & Ishak, 2023). 

Filsafat, seperti peta dan kompas, menjadi panduan untuk tujuan, idealisme, dan arah dalam pendidikan. 

Pentingnya pemahaman substansi pendidikan tergambar dalam kegiatan formal dan non formal, 
melibatkan pemahaman tentang tabiat manusia, keterkaitan pendidikan dengan perubahan, kebutuhan, 

dan dinamika sosial. Hubungan antara filsafat dan pendidikan diibaratkan sebagai dua sisi mata uang, di 

mana pendidikan adalah aplikasi praktis dari filsafat. 

Mempelajari filsafat Pendidikan islam berarti menjelajahi pemikiran yang mendalam, terstruktur, logis, 
dan menyeluruh tentang Pendidikan yang bersumber dari ajaran Islam atau dibentuk oleh nilai-nilai Islam. 

Filsafat pendidikan islam tidak hanya menyediakan landasan untuk sistem pendidikan, tetapi juga 

memberikan pemahaman mendalam tentang bagaimana pengetahuan dan keimanan saling melengkapi 
dalam proses pembentukan individu yang berakhlak dan berpengetahuan luas.  filsafat pendidikan islam 

secara singkat adalah filsafat pendidikan yang berdasarkan ajaran Islam atau filsafat pendidikan yang 

dijiwai oleh ajaran islam, jadi ia bukan filsafat yang bercorak liberal, bebas, tanpa batas etika sebagaimana 

dijumpai dalam pemikiran filsafat pada umumnya. Filsafat pendidikan islam tentunya berfungsi sebagai 
alat analisis yang digunakan dalam pengkajian terhadap setiap problematikan pendidikan Islam. Tentunya 

adalah filsafat pendidikan Islam sangat dibutuhkan dalam setiap aktifitas pengkajian aspek Pendidikan 

Islam yang tidak dapat dibatasi ruang dan waktu dalam gerak eksistensi dan aktualisasi pendidikan itu 
sendiri (Minabari, 2019). 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menelaah peran filsafat pendidikan Islam dalam mewujudkan mutu 

sumber daya manusia yang unggul serta mengkaji berbagai pendekatan yang dapat diterapkan untuk 

mewujudkan tujuan tersebut. Melalui kajian ini, diharapkan dapat ditemukan landasan filosofis ang 
relevan dengan tantangan zaman modern, sehingga pendidikan Islam mampu melahirkan generasi yang 

tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki integritas dan kesadaran spiritual yang tinggi. 
 

Metode 

Metode yang digunakan pada penelitian ini adalah metode penelitian deskriptif kualitatif. Data yang 

dikumpulkan melalui studi literatur dengan bacaan jurnal-jurnal atau buku dan hasil penelitian lain yang 

berkaitan dengan topik. Pengumpulan data diambil dari penelitian terdahulu yang telah dikaji dari jurnal-
jurnal relevan terakreditasi. Prosedur pengumpulan data dilakukan dengan cara membaca, memilah, dan 

mengelola informasi dari berbagai sumber, yang kemudian dianalisis sebelum ditarik kesimpulan.  

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Pengertian dan Ruang Lingkup Filsafat Pendidikan Islam 

Pengertian filsafat menurut para filsuf kuno dibagi menjadi dua kategori. Pertama dalam arti umum, 

filsafat mencakup beragam ilmu pengetahuan yang bersifat rasional. Kedua, dalam arti khusus, filsafat 

merujuk pada ilmu yang berkaitan dengan ketuhanan, yang dikenal sebagai filsafat tinggi dan merupakan 
cabang dari filsafat teoritis. Filsafat pendidikan pada dasarnya adalah ilmu yang berfungsi untuk 

menjawab berbagai persoalan dalam dunia pendidikan. Selain itu, filsafat pendidikan juga dapat dimaknai 

sebagai seperangkat nilai, prinsip, dan keyakinan filosofis yang menjadi jiwa, landasan, dan penegas 
karakter suatu sistem pendidikan. Secara lebih khusus, filsafat pendidikan islam merupakan konsep filsafat 

pendidikan yang bersumber dari ajaran Islam atau dibentuk oleh nilai-nilai Islam. Dengan demikian, 

filsafat pendidikan Islam memiliki kekhasan tersendiri dan berbeda dengan filsafat pendidikan yang 

bercorak liberal atau bebas tanpa ikatan etika, sebagaimana banyak ditemukan dalam tradisi filsafat umum 
(Jannah et al., 2024). 

Menurut Muzayyin Arifin dalam buku Filsafat Pendidikan yang dikemukakan oleh H. Abuddin Nata, 

filsafat pendidikan Islam tidak berorientasi pada aspek teknis atau operasional pendidikan. Sebaliknya, 
filsafat ini menitikberatkan pada kajian-kajian mendasar yang menjadi fondasi pemikiran dalam sistem 

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar


Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam             
https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar   
 
 

79 
 

Muhammad Zaini, Amelia Qurratu 

 

Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan SDM Unggul 

Di Era Modernisasi 

pendidikan itu sendiri. Secara garis besar, filsafat pendidikan Islam mencakup gagasan-gagasan yang 

mendalam, logis, sistematis, terpadu, menyeluruh, dan bersifat universal mengenai konsep pendidikan 

yang bersumber dari ajaran Islam. Konsep-konsep tersebut meliputi penetapan tujuan pendidikan, 

penyusunan kurikulum, peran pendidik, metode pengajaran, lingkungan pendidikan, dan aspek-aspek 
lainnya yang semuanya dibangun di atas nilai-nilai Islam (Anam, 2024). 

Filsafat pendidikan Islam tidak hanya membahas konsep dan pelaksanaan pendidikan, tetapi juga 

menelaah alasan mendasar mengapa pendidikan penting dalam konteks penciptaan manusia dan tujuan 
hidupnya menurut Islam. Di dalamnya, dibahas pertanyaan-pertanyaan pokok seperti “Siapa manusia?”, 

“Apa tujuan hidupnya?”, dan “Bagaimana pendidikan membentuk kepribadian sesuai fitrah?”. 

Pertanyaan-pertanyaan tersebut menjadi pijakan dalam penyusunan sistem pendidikan yang bertujuan 

membentuk manusia secara utuh. Filsafat pendidikan Islam mencakup tiga aspek utama, yaitu ontologi 
(hakikat manusia), epistemologi (sumber dan cara mendapatkan ilmu), dan aksiologi (nilai-nilai yang 

menjadi pedoman dalam bertindak) (Burhanuddin et al., 2025). 

Filsafat Pendidikan islam dalam penerapanya, berfungsi sebagai dasar konseptual untuk merancang 
sistem Pendidikan islam yang integral. Pendidikan tidak hanya bertujuan mengembangkan kemampuan 

intelektual dan keterampilan praktis, tetapi juga diarahkan untuk membina karakter, moral, serta 

spiritualitas peserta didik. Hal ini mendorong Pendidikan islam agar tidak kehilangan identitasnya meski 

manghadapi tantangan globalisasi dan modernisasi. Filsafat pendidikan Islam berperan sebagai penuntun 
dalam merespons perubahan zaman dengan berlandaskan nilai tauhid dan keimanan (Zulkhaidir et al., 

2023). Oleh karena itu, filsafat pendidikan Islam bukan sekadar konsep teoretis, melainkan pijakan praktis 

yang mengarahkan sistem pendidikan agar tetap kokoh dalam bingkai nilai-nilai ilahiah. 

B. Peran Filsafat Pendidikan Islam 

Pada era globalisasi saat ini, dimana perubahan di segala aspek kehidupan terjadi dengan sangat 

cepat, dan tuntutan kehidupan yang semakin kompleks, apakah filsafat  Pendidikan islam masih 
diperlukan dan peting untuk dipelajari?. Ditinjau dari fungsinya, filsafat Pendidikan islam merupakan 

pemikiran mendasar yang melandasi dan mengarahkan proses pelaksanaan pendidikan islam. Oleh karena 

itu, filsafat ini berperan dalam memberikan gambaran tentang sampai dimana proses tersebut dapat 

direncanakan, dan dalam ruang lingkup serta dimensi bagaimana proses tersebut dilaksanakan. Selain itu, 
filsafat Pendidikan islam juga bertugas melakukan kritik-kritik tentang metode-metode yang digunakan 

dalam proses Pendidikan islam itu, serta memberikan pengarahan mendasar tentang bagaimana metode 

tersebut harus didayagunakan atau diciptakan agar efektif untuk mencapai tujuan. Dengan demikian 
filsafat pendidikan islam, seharusnya bertugas dalam tiga dimensi, yaitu: (Junaedi, 2017) 

1. Memberi landasan dan sekaligus mengarahkan kepada proses pelaksanaan Pendidikan yang 

berdasarkan ajaran islam 

2. Melakukan kritik dan koreksi terhadap proses pelaksanaan tersebut 
3. Melakukan evalusi terhadap metode dari proses Pendidikan tersebut 

Ketiga landasan tersebut berjalan diatas landasan berpikir yang bersifat sistematis, logis, meyeluruh, 

radikal dan universal serta terpadu. Selain itu, filsafat Pendidikan islam juga dapat membantu para 

perancang Pendidikan dan orang-orang yang melaksanakanya dalam suatu negara untuk membentuk 

pemikiran yang sehat tentang proses Pendidikan.  

Secara praktis, filsafat Pendidikan islam memliki peran penting dalam memberikan beragam solusi 

terhadap berbagai masalah yang dihadapi dalam dunia pendikan islam sambil memberikan arahan yang 
bermanfaat. Peran praktis filsafat Pendidikan islam, sebagai berikut: (Basri, 2006) 

1. Filsafat Pendidikan islam mengungkapkan problematika yang dihadapi oleh Pendidikan islam 

melalui refleksi yang mendalam dan upaya memahami akar permasalahanya.  

2. Filsafat Pendidikan islam menawarkan pandangan khusus tentang manusia dalam kerangka 
islam. Pandangan terhadap esensi manusia ini berkaitan erat dengan tujuan Pendidikan dalam 

perspektif islam. Filsafat Pendidikan berfungsi untuk merinci tujuan umum Pendidikan islam 

menjadi tujuan khusus yang bisa dijalankan. Tujuan operasional ini sangat penting karena 
memberikan arahan yang jelas bagi pergerakan dan pelaksanaan kegiatan Pendidikan. Melalui 

analisisnya mengenai hakikat manusia, filsafat Pendidikan islam menyimpulakan bahwa manusia 

memiliki potensi bawaan yang perlu dikembangkan 

3. Dalam aspek filsafat Pendidikan islam, analisis terhadap tantangan Pendidikan saat ini mampu 
memberikan informasi apakah implementasi Pendidikan yang ada dapat mencapai sasaran 

idealnya. Hal ini memungkinkan pendeteksian kelemahan serta penyusunan alternatif perbaikan 

dan pengembangan yang diperlukan.   

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar


Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam             
https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar   
 
 

80 
 

Muhammad Zaini, Amelia Qurratu 

 

Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan SDM Unggul 

Di Era Modernisasi 

 

C. Tujuan Filsafat Pendidikan Islam 

Filsafat pendidikan Islam memiliki tujuan untuk membentuk manusia yang berakhlak luhur, beriman 
kuat, bertakwa, dan mampu menjalankan tugasnya sebagai khalifah di bumi. Arah tersebut sejalan dengan 

misi utama ajaran Islam, karena keduanya bersumber dari wahyu Allah, yakni Al-Qur’an dan Hadis. 

Kedua sumber pokok ini menjadi panduan menyeluruh bagi seluruh aspek kehidupan, termasuk bidang 

pendidikan. Melalui proses penalaran dan penafsiran, para ulama kemudian merumuskan berbagai konsep 
pendidikan yang selaras dengan prinsip-prinsip Islam, seperti penerapan qiyas (analogi) dan ijma’ 

(kesepakatan). Seluruh gagasan tersebut tetap berakar pada pedoman utama Al-Qur’an dan Hadis sebagai 

fondasi utamanya (Jannah et al., 2024). 
Kedua sumber ini membentuk teori umum tentang Pendidikan islam yang berlandaskan nilai-nilai 

tauhid, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai tersebut bukan hanya berperan sebagai pedoman 

bagi individu dalam proses belajar, tetapi juga menjadi landasan dalam membangun tatanan masyarakat 

yang harmonis.  Sebagai contoh, konsep Pendidikan dalam islam mencakup aspek rohani dan jasmani, 
yang bertujuan untuk meciptakan manusia yang seimbang, baik dari segi intelektual, emosional, dan 

spiritual. 

Menurut Ahmad D. Marimba, filsafat Pendidikan islam berfungsi sebagai dasar dalam pengembangan 
kurikulum, metode pembelajaran, hingga sistem evaluasi Pendidikan. Landasan filosofis ini diarahkan 

untuk membentuk pribadi yang tidak hanya unggul dalam kecerdasan intelektual, tetapi juga kokoh dalam 

moral dan spiritual. Selain itu, Pendidikan islam bertujuan melahirkan generasi yang mampu menghadapi 

perkembangan zaman tanpa melepaskan prinsip-prinsip al-qur’an dan ajaran Rasululllah.  
Kondisi ini relevan dengan kebutuhan masyarakat modern, dimana krisis moral dan degradasi nilai 

semakin meluas. Pendidikan islam, dengan filsafat yang berbasis wahyu, menjadi solusi untuk 

menyelaraskan antara perkembangan teknologi dan kebutuhan spiritual manusia. Sebagaimana dijelaskan 
Usiono dalam penelitianya, tujuan Pendidikan islam bukan hanya membentuk pribadi taat, tetapi juga 

membangun masyarakat yang damai dan berkeadilan serta menjunjung tinggi kesetaraan. 

Guna mencapai tujuan tersebut, Ahmad D Marimba menegaskan bahwa diperlukan pengguanaan 

metode-metode tertentu dalam filsafat Pendidikan islam. Diantara metode yang dianggap sesuai adalah 
pendekatan normatif dan deduktif, yang masing-masing memiliki peran dan ciri khas dalam menunjang 

proses Pendidikan (Aris, 2023). 

1. Metode Normatif 
Metode normatif dalam filsafat Pendidikan islam berperan untuk menggali nilai serta 

aturan yang sesuai dengan kebutuhan Pendidikan. Pendekatan ini berpijak pada keyakinan bahwa 

seluruh proses Pendidikan harus sejalan dengan Al-qur’an dan Hadis. Nilai-nilai yang dihasilkan 

kemudian dijadikan acuan dalam penyusunan kurikulum, penentuan materi pelajaran, dan 
penetapan arah atau tujuan Pendidikan.  

Sebagai contoh, Pendidikan akhlak dalam islam harus bersandar pada nilai-nilai pokok 

seperti keadilan, persamaan, dan penghormatan terhadap hak asasi manusia. Melalui metode 

normative, pendidik diharapkan mampu menuntun peserta didik agar menerapkan nilai-nilai 
tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Sejalan dengan pemikiran Al-Syaibany dala jurnal 

Tarbiyah, metode normative dinilai sebagai pendekatan yang paling efektif untuk menjaga agar 

Pendidikan islam tetap berpegang pada wahyu sekaligus memberi kontribusi nyata bagi perbaikan 
masyarakat.  

2. Metode Deduktif 

Metode deduktif adalah pola berpikir yang bergerak dari konsep-konsep umum untuk 

menghasilkan kesimpulan yang lebih spesifik. Dalam filsafat Pendidikan islam, pendekatan ini 
dipakai untuk menggali prinsip-prinsip dasar Pendidikan islam secara mandala, kemudian 

menerapkanyapada situasi yang lebih konkret.  

Sebagai ilustrasi, gagasan umum tentang manusia sebagai khalifah di bumi dapat 
diwujudkan dalam praktik Pendidikan mallui penanaman nilai tanggung jawab social dan 

kepedulian terhadap llingkungan. Melalui metode deduktif, peserta didik dibimbing untuk  

melihat keterkaitan antara ajaran islam dan peran mereka sebagai individu yang wajib menjaga 

alam  serta masyarakat sekita.  
Metode ini juga menunjukkan karakter filsafat yang logis dan rasional, sejalan dengan 

pandangan tokoh-tokoh seperti Al-Farabi dan Al-Ghazali yang menegaskan pentingnya peran 

akal dalam memahami wahyu. Dengan pendekatan deduktif, Pendidikan islam dapat bersifat 

lebih responsif terhadap perkembangan zaman namun tetap berpegang pada nilai-nilai dasarnya. 

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar


Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam             
https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar   
 
 

81 
 

Muhammad Zaini, Amelia Qurratu 

 

Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan SDM Unggul 

Di Era Modernisasi 

Kesimpulan 

Filsafat pendidikan Islam memiliki peranan penting dalam membentuk sumber daya manusia yang 
berkualitas, tidak hanya unggul secara intelektual tetapi juga memiliki karakter moral dan spiritual yang 

kokoh. Di tengah tantangan era globalisasi dan modernisasi, filsafat ini berfungsi sebagai landasan untuk 

menyatukan ilmu pengetahuan modern dengan nilai-nilai Islami, sehingga menciptakan paradigma 
pendidikan yang adaptif, relevan, dan tetap berpegang pada nilai-nilai keislaman.  

Melalui pendekatan normatif dan deduktif, filsafat pendidikan Islam mampu mengintegrasikan ilmu 

pengetahuan modern dengan prinsip-prinsip keislaman, menciptakan keseimbangan antara aspek duniawi 

dan ukhrawi dalam proses pembelajaran. Dengan demikian, penerapan filsafat pendidikan Islam dapat 
melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas dan terampil, tetapi juga berakhlak mulia, memiliki tanggung 

jawab sosial, serta mampu berkontribusi positif bagi kemajuan peradaban. 

Referensi 

Afifuddin, A., & Ishak, I. (2023). Landasan Filosofis Pendidikan Islam: Konstruksi Tipologis Pendidikan 
Islam di Era Modern. Al-Musannif, 4(2), 119–134. https://doi.org/10.56324/al-musannif.v4i2.69 

Anam, A. (2024). Filsafat Pendidikan Islam (Konsep Berpikir Berlandaskan Ajaran Islam). Academia 

Publication. 

Aris. (2023). Filsafat Pendidikan Islam. Yayasan Wiyata Bestari Samasta. 

Basri, H. (2006). URGENSI DAN FUNGSI FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM. Empirisma, 15(1), 1–11. 

Burhanuddin, Bintang Arif Samudra, Mat Amin, & Salminawati. (2025). Filsafat Pendidikan Islam di Era 
Digital: Membangun Karakter Religius di Tengah Arus Teknologi: Penelitian. Jurnal Pengabdian 

Masyarakat dan Riset Pendidikan, 3(4), 5443–5451. https://doi.org/10.31004/jerkin.v3i4.1434 

Jannah, S. N. S., Elwidat, F. S., & Bakar, M. Y. A. (2024). Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam 
Membentuk Sumber Daya Manusia Yang Berkualitas Di Era Modernisasi. Jurnal Ilmiah Penelitian 

Mahasiswa, 2(6), 311–323. https://doi.org/10.61722/jipm.v2i6.555 

Junaedi, M. (2017). Paradigma Baru Filsafat Pendidikan Islam (Edisi Pertama). KENCANA. 

Minabari, K. H. (2019). Pengenalan Awal Filsafat Pendidikan Islam (Pengertian, Ruang Lingkup, Dan 
Perkembangannya). Foramadiahi: Jurnal Kajian Pendidikan Keislaman, 11(2), 185–197. 

Rofiq, M. N. (2018). Peranan Filsafat Ilmu Bagi Perkembangan Ilmu Pengetahuan. FALASIFA : Jurnal 

Studi Keislaman, 9(1), 161–175. https://doi.org/10.36835/falasifa.v9i1.112 

Zulkhaidir, M., Febrian, Y., & Sari, H. P. (2023). Filsafat Pendidikan Islam Dalam Menyikapi 
Pengetahuan Kontemporer Tinjauan Keseimbangan Ilmu Pengetahuan dan Keimanan. Jurnal 

Pendidikan Tuntas, 1(4), 261–268. https://doi.org/10.37985/jpt.v1i4.255 

 

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/tar

