Edois: Jurnal of Islamic Education

ISSN : 3110-1755 (Online)
Vol. 3 (2) 2025, pp. 243-248
DOI 10.32923/edois.v3i1.5416

Urgensi Nilai-nilai Esoteris pada Kitab Al-Munqidz min ad-Dhalal
Karya Imam Al-Ghazali terhadap Pendidikan Islam dalam
Mempersiapkan Generasi Indonesia Emas 2045

Muhamad Karyawan

IAIN Syaikh Abdurrahman Siddik Bangka Belitung

Priyanggo Karunia Rahman

IAIN Syaikh Abdurrahman Siddik Bangka Belitung

ARTICLE INFO ABSTRACT

Keywords: Toward Indonesia Gold 2045, national development emphasizes the
Esoteric Values, importance of strengthening human resources that are excellent and
Al-Ghazali, globally competitive. However, material progress without spiritual balance

Islamic Education,
Indonesia Gold 2045,
Hermeneutics.

Kata kunci:

Nilai-Nilai Esoteris,
Al-Ghazali,

Pendidikan Islam,
Generasi Indonesia Emas
2045,

Hermeneutik

may lead to moral crisis and value disorientation. In this context, Islamic
esoteric values serve as a vital foundation for Islamic education that focuses
on character formation and spirituality. This study aims to examine the
urgency of esoteric values in Imam al-Ghazali’'s Al-Mungqidz min ad-Dhalal
and their relevance to Islamic education in preparing Indonesia’s Golden
Generation 2045. The research employed a qualitative approach through
library research with hermeneutic-thematic analysis of classical texts and
supporting literature. The findings reveal three key esoteric values
emphasized by al-Ghazali: mujahadah (spiritual perseverance), muhasabah
(self-introspection), and uzlah (self-restraint and inner tranquility). These
values are highly relevant to character education through the integration of
affective, reflective, and contemplative dimensions in Islamic learning. The
study concludes that strengthening al-Ghazali’s esoteric values can serve
as a conceptual framework for developing a holistic Islamic education
curriculum that fosters knowledgeable, ethical, and spiritually grounded
generations toward Indonesia Gold 2045.

ABSTRAK

Menuju Indonesia Emas 2045, pembangunan nasional menekankan
pentingnya penguatan sumber daya manusia yang unggqul dan berdaya
saing global. Namun, kemajuan material tanpa keseimbangan spiritual
berpotensi menimbulkan krisis moral dan disorientasi nilai. Dalam konteks
ini, nilai-nilai esoteris Islam menjadi fondasi penting bagi pendidikan Islam
yang berorientasi pada pembentukan karakter dan spiritualitas. Penelitian
ini bertujuan untuk mengkaji urgensi nilai-nilai esoteris dalam Al-Mungidz
min ad-Dhalal karya Imam al-Ghazali terhadap pendidikan Islam dalam
mempersiapkan generasi Indonesia Emas 2045. Metode yang digunakan
adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library
research) dan analisis hermeneutik-tematik terhadap teks klasik dan
literatur pendukung. Hasil kajian menunjukkan bahwa nilai-nilai esoteris
yang menonjol dalam karya al-Ghazali meliputi mujdhadah (kesungguhan
spiritual), muhasabah (introspeksi diri), dan uzlah (pengendalian diri dan
ketenangan batin). Ketiga nilai tersebut memiliki relevansi langsung dengan
pembentukan karakter peserta didik melalui integrasi dimensi afektif,
reflektif, dan kontemplatif dalam pendidikan Islam. Implikasi penelitian ini
menegaskan bahwa penguatan nilai-nilai esoteris al-Ghazali dapat menjadi
kerangka konseptual bagi pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang
holistik dalam mewujudkan generasi berilmu, berakhlak, dan berketuhanan
menuju Indonesia Emas 2045.

@ This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License, which
@ permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work
BY

is properly cited. ©2019 by author.

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/edois

243


https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/edois

Edois: Jurnal Education of Islamic,Vol. 3 (2) 2025

Corresponding Author:
Priyanggo Karunia Rahman
priyanggo@iainsasbabel.ac.id

PENDAHULUAN

Indonesia Emas 2045 merupakan momentum bersejarah yang menandai satu abad kemerdekaan
bangsa Indonesia sejak 17 Agustus 1945. Pada masa itu, bangsa Indonesia bercita-cita menjadi negara
maju, berdaulat, adil, dan makmur dengan sumber daya manusia yang unggul dan berdaya saing global
(Bappenas, 2019). Presiden Joko Widodo dalam pengantar Visi Indonesia 2045: Berdaulat, Maju, Adil
dan Makmur menegaskan bahwa untuk mencapai cita-cita tersebut, Indonesia harus menjadi salah satu
dari lima kekuatan ekonomi dunia dengan manusia unggul yang menguasai ilmu pengetahuan dan
teknologi, serta memiliki kesejahteraan dan tata kelola pemerintahan yang kuat.

Empat pilar utama pembangunan nasional dalam Visi Indonesia 2045 meliputi: (1) pembangunan
manusia serta penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi, (2) pembangunan ekonomi berkelanjutan,
(3) pemerataan pembangunan, dan (4) ketahanan nasional serta tata kelola pemerintahan yang efektif
(Kementerian, 2019). Namun demikian, kemajuan yang hanya menitikberatkan pada aspek material dan
teknologi berisiko melahirkan ketimpangan antara pembangunan fisik dan spiritual. Kondisi ini diperkuat
oleh temuan (Rahman, 2024) yang menunjukkan bahwa kemajuan teknologi dalam pendidikan tidak
secara otomatis meningkatkan kualitas pembelajaran apabila tidak diimbangi dengan kesiapan sumber
daya manusia dan dukungan institusional yang memadai. Dalam konteks ini, (HN, 2008) mengingatkan
bahwa kemajuan material tanpa keseimbangan spiritual dapat menimbulkan kekosongan makna dan
disorientasi nilai dalam kehidupan manusia modern.

Pendidikan Islam, sebagai sistem pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil), memegang peran
strategis dalam menjaga keseimbangan antara dimensi lahir dan batin. Pendidikan tidak hanya bertujuan
mengembangkan kecerdasan intelektual, tetapi juga membentuk karakter dan spiritualitas peserta didik
agar memiliki kesadaran ilahiah yang kuat. Oleh karena itu, nilai-nilai esoteris dalam Islam perlu
dihadirkan kembali sebagai ruh pendidikan yang membimbing manusia menuju kebenaran hakiki (Nasr,
2007)(Al-Attas, 1980)

Salah satu sumber penting yang menggambarkan nilai-nilai esoteris Islam adalah Al-Mungidz min ad-
Dhalal karya Imam al-Ghazali. Karya ini tidak hanya mencerminkan perjalanan intelektual dan spiritual
sang ulama besar, tetapi juga mengandung prinsip-prinsip pendidikan ruhani yang relevan dengan
pembentukan karakter generasi masa depan (Putra, 2024)(Putri et al., 2025). Nilai-nilai seperti
mujahadah (kesungguhan spiritual), muhasabah (introspeksi diri), dan uzlah (pengendalian diri melalui
penyepian) menjadi dasar bagi penguatan pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan
kepribadian berimbang antara akal dan hati (Giyarsi, 2023).

Dalam menghadapi tantangan globalisasi dan revolusi digital, generasi muda Indonesia tidak cukup
hanya dibekali dengan kompetensi teknis, tetapi juga dengan ketahanan moral dan spiritual. Di sinilah
urgensi nilai-nilai esoteris Islam menjadi sangat penting. Pendidikan Islam yang berlandaskan nilai-nilai
tersebut dapat melahirkan generasi yang berkarakter, kritis, dan berakhlak mulia generasi yang mampu
menavigasi kemajuan modern tanpa kehilangan orientasi spiritualnya.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji urgensi nilai-nilai esoteris
dalam Kitab Al-Mungidz min ad-Dhalal karya Imam al-Ghazali terhadap pendidikan Islam dalam
mempersiapkan generasi Indonesia Emas 2045. Fokus kajian diarahkan pada tiga pertanyaan pokok:
Apa saja nilai-nilai esoteris yang terkandung dalam Al-Mungidz min ad-Dhalal? Bagaimana relevansi nilai-
nilai tersebut terhadap pendidikan Islam kontemporer? Bagaimana implementasi nilai-nilai esoteris dapat
mendukung pembentukan karakter generasi Indonesia Emas 2045?

Melalui kajian pustaka yang mendalam, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi
konseptual dalam pengembangan paradigma pendidikan Islam yang integratif, yang tidak hanya
menekankan aspek kognitif, tetapi juga menumbuhkan dimensi spiritual dan moral sebagai fondasi bagi
generasi unggul Indonesia di masa depan.

METODOLOGY

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library research).
Fokus penelitian diarahkan untuk memahami dan menafsirkan nilai-nilai esoteris yang terkandung
dalam karya klasik Imam al-Ghazali, Al-Mungidz min ad-Dhalal, serta relevansinya terhadap
pengembangan pendidikan Islam dalam mempersiapkan generasi Indonesia Emas 2045. Pendekatan

244


mailto:priyanggo@iainsasbabel.ac.id

Edois: Jurnal Education of Islamic,Vol. 3 (2) 2025

ini dipilih karena sumber utama penelitian bersifat tekstual dan filosofis, sehingga peneliti berperan
sebagai penafsir yang berusaha menemukan makna mendalam di balik teks (Creswell & Poth, 2016).

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif deskriptif, karena bertujuan menggambarkan dan
menganalisis pemikiran Imam al-Ghazali tentang nilai-nilai esoteris secara sistematis dan mendalam.
Sifatnya analitis-interpretatif, dengan menggunakan pendekatan hermeneutik-tematik, yaitu
menafsirkan teks klasik berdasarkan konteks historis dan spiritual penulisnya, serta mengidentifikasi
tema-tema utama yang relevan dengan pendidikan Islam masa kini (Gadamer, 2013).

Penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data: Sumber primer, yaitu karya utama Imam al-
Ghazali Al-Munqidz min ad-Dhalal (Al-Ghazali, 2000), serta beberapa karya pendukung seperti Ihya’
Ulum al-Din dan Mishkat al-Anwar. Sumber sekunder, meliputi literatur pendukung yang membahas
pemikiran Al-Ghazali, esoterisme Islam, serta kajian pendidikan Islam kontemporer, di antaranya
tulisan (Nasr, 2007), (Al-Attas, 1980), dan dokumen kebijakan nasional seperti Visi Indonesia 2045
(Bappenas, 2019).

Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi terhadap literatur klasik dan modern yang relevan.
Peneliti menelusuri karya-karya cetak maupun digital menggunakan metode identifikasi—seleksi—
reduksi, yaitu: Mengidentifikasi karya dan referensi yang berkaitan dengan nilai-nilai esoteris Islam dan
pendidikan. Menyeleksi teks yang secara langsung atau tidak langsung menjelaskan konsep
mujahadah, muhasabah, dan uzlah. Mereduksi data dengan memilih bagian yang paling relevan untuk
dianalisis sesuai tujuan penelitian (Huberman, 2019).

Analisis dilakukan dengan model hermeneutik-tematik yang terdiri atas tiga langkah utama:
Deskripsi tekstual, yaitu membaca dan memahami makna literal teks Al-Ghazali untuk menangkap
struktur ide dasarnya. Interpretasi kontekstual, yakni menafsirkan nilai-nilai esoteris dalam konteks
kehidupan spiritual dan intelektual Al-Ghazali serta hubungannya dengan prinsip pendidikan Islam.
Sintesis tematik, yaitu menghubungkan nilai-nilai esoteris tersebut (mujahadah, muhasabah, dan uzlah)
dengan visi pembentukan karakter generasi Indonesia Emas 2045.

Pendekatan hermeneutik memungkinkan pemahaman yang mendalam terhadap makna batin dari
teks, sementara analisis tematik menolong peneliti menstrukturkan nilai-nilai tersebut dalam kerangka
pendidikan yang lebih aplikatif (Ricoeur, 1976) (Palmer, 1969)

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi sumber dan
interpretasi, yaitu membandingkan pemikiran Al-Ghazali dengan pandangan ulama lain dan interpretasi
modern dari para sarjana pendidikan Islam. Validitas juga diperkuat dengan cross-check antara teks
klasik, tafsir kontemporer, dan kebijakan pendidikan nasional agar hasil penelitian tetap relevan dengan
konteks zaman.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Karya monumental Al-Mungidz min ad-Dhalal merupakan autobiografi intelektual dan spiritual Imam
al-Ghazali yang mengisahkan pergulatannya dalam mencari kebenaran sejati. Melalui karya ini, al-
Ghazali mengungkap perjalanan panjang dari keraguan menuju keyakinan, dari formalitas ilmu menuju
makna batin spiritual. Dalam kerangka hermeneutik, teks ini dapat dipahami sebagai proses
transformasi diri yang menyingkap tiga nilai esoteris utama: mujahadah, muhasabah, dan uzlah.
Ketiganya menjadi pondasi spiritual yang relevan bagi pembentukan karakter dan arah pendidikan
Islam masa kini (Alfiyanto et al., 2024).

1. Mujahadah: Kesungguhan Spiritual dalam Mencari Kebenaran

Secara etimologis, mujahadah berasal dari kata jahada yang berarti “bersungguh-sungguh
dalam menghadapi kesulitan.” Dalam konteks spiritual, mujahadah bermakna perjuangan batin
untuk melawan hawa nafsu dan mencapai kedekatan dengan Allah SWT (2024 ,cx=)(Neale, 2017).
Dalam Al-Mungidz min ad-Dhalal, al-Ghazali menampilkan dirinya sebagai seorang pencari yang
tidak pernah puas dengan kebenaran yang dangkal. la menolak menerima kebenaran hanya karena
tradisi, tetapi mencarinya melalui pembuktian rasional dan pengalaman spiritual langsung.

Nilai mujahadah ini memiliki relevansi mendalam bagi pendidikan Islam modern. Di tengah arus
globalisasi dan digitalisasi, peserta didik perlu dibentuk menjadi pribadi yang tangguh, tekun, dan
memiliki daya juang moral. Dalam perspektif pendidikan karakter, mujahadah mengajarkan self-
discipline dan resilience dua kompetensi nonkognitif yang kini menjadi fokus pendidikan abad ke-
21 (Lickona, 1992). Pendidik Islam dapat menanamkan nilai mujahadah melalui pembiasaan ibadah,
refleksi diri, dan pembelajaran berbasis proyek yang melatih kesungguhan serta tanggung jawab
spiritual peserta didik.

245



Edois: Jurnal Education of Islamic,Vol. 3 (2) 2025

2. Muhasabah: Introspeksi Diri dan Kejujuran Eksistensial

Nilai kedua yang ditemukan dalam teks adalah muhasabah, yaitu refleksi dan evaluasi diri.
Dalam pengakuannya, al-Ghazali menulis bahwa meskipun ia telah mencapai kedudukan ilmiah
tinggi, hatinya merasa kosong dan tidak ikhlas; ilmunya tidak lagi mendekatkannya kepada Allah,
melainkan kepada ambisi duniawi (Maolla et al., 2025). Dari krisis eksistensial inilah muncul
kesadaran baru bahwa ilmu harus diiringi dengan penyucian niat dan pembenahan hati.

Dalam pendidikan Islam, muhasabah berperan penting dalam membentuk kesadaran moral dan
kejujuran akademik. la menjadi metode self-regulated learning yang berakar pada dimensi spiritual
(Al-Attas, 1980). Ketika peserta didik diajak menilai dirinya secara jujur bukan hanya dalam aspek
kognitif, tetapi juga niat dan sikap maka proses pendidikan akan melahirkan manusia yang
berintegritas. Hal ini sejalan dengan prinsip character education yang menekankan pengenalan diri
sebagai dasar pengendalian perilaku (Lapsley & Narvaez, 2006).

Bagi generasi Indonesia Emas 2045, muhasabah adalah dasar bagi integritas nasional. Dalam
dunia yang sarat kompetisi dan tekanan sosial, kemampuan merefleksikan diri secara spiritual akan
menjadi benteng moral yang menjaga keseimbangan antara kemajuan material dan kemurnian hati.

3. Uzlah: Menyepi untuk Menemukan Ketenangan dan Kemandirian Spiritual

Nilai ketiga, uzlah, dipraktikkan al-Ghazali ketika ia memutuskan untuk meninggalkan jabatan
prestisius di Baghdad dan memilih pengasingan diri di Damaskus. la menyepi bukan untuk
melarikan diri, tetapi untuk menemukan kembali kesejatian diri dan makna hidupnya. Dalam
perspektif sufistik, uzlah adalah sarana takhalli (pengosongan diri dari sifat duniawi) agar hati siap
diisi dengan cahaya llahi (tajalli) (Nasr, 2007).

Nilai uzlah ini sangat kontekstual bagi generasi digital masa kini yang hidup dalam hiruk-pikuk
informasi. Pendidikan Islam perlu mengajarkan pentingnya “uzlah digital” kemampuan mengambil
jarak dari distraksi dunia maya untuk merenung, membaca, dan menyucikan pikiran. Kegiatan
seperti halagah tafakkur, retreat spiritual, atau praktik mindful reflection dalam pembelajaran Islam
dapat menjadi bentuk aktualisasi uzlah di dunia modern (Sururin & Sodiq, 2023)(Septrianto &
Taqwa, 2024).

Uzlah bukan penarikan diri pasif, melainkan pembentukan kemandirian spiritual yang
menghasilkan clarity of mind dan inner peace. Inilah modal penting untuk membangun generasi
yang matang secara emosional dan siap menghadapi tantangan kompleks di abad ke-21.

4. Integrasi Nilai Esoteris dalam Pendidikan Islam Menuju Generasi Indonesia Emas 2045

Ketiga nilai esoteris di atas mujahadah, muhasabah, dan uzlah memiliki kesinambungan
konseptual dengan visi pembangunan manusia dalam Visi Indonesia 2045, khususnya pada pilar
pertama: pembangunan manusia dan penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi (Bappenas,
2019). Nilai-nilai tersebut dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum pendidikan Islam melalui tiga
pendekatan:

e Dimensi Afektif-Spiritual: Pendidikan Islam harus menanamkan kesungguhan spiritual

(mujahadah) melalui pembelajaran yang menumbuhkan kesadaran transendental.

e Dimensi Reflektif-Etis: Peserta didik perlu dilatih untuk melakukan muhasabah sebagai
kebiasaan reflektif dalam belajar dan berperilaku.

e Dimensi Kontemplatif-Emosional: Nilai uzlah dapat diterapkan melalui kegiatan pembelajaran
yang menumbuhkan ketenangan, keseimbangan emosional, dan keheningan batin.

Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya membentuk generasi yang unggul secara
intelektual, tetapi juga memiliki keutuhan spiritual dan moral. Dalam bahasa (Al-Attas, 1980),
pendidikan sejati adalah proses “menjadikan manusia menyadari tempatnya dalam tatanan wujud,”
bukan sekadar mempersiapkannya untuk pasar kerja. Nilai-nilai esoteris inilah yang menjadi fondasi
moral menuju Indonesia yang berdaulat dan beradab pada tahun 2045.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa nilai-nilai esoteris dalam Al-Munqidz min ad-Dhalal karya Imam
al-Ghazali memiliki relevansi yang sangat penting bagi pengembangan pendidikan Islam di era modern,
terutama dalam mempersiapkan generasi Indonesia Emas 2045. Melalui pembacaan hermeneutik-
tematik terhadap teks, ditemukan tiga nilai utama yang menjadi inti spiritualitas al-Ghazali, yaitu
mujahadah, muhasabah, dan uzlah.

Pertama, mujahadah mengajarkan pentingnya kesungguhan spiritual dalam menempuh jalan
kebenaran. Nilai ini relevan untuk membentuk karakter peserta didik yang berdisiplin, tangguh, dan
berorientasi pada kebaikan. Dalam konteks pendidikan modern, mujahadah dapat diwujudkan melalui
pembelajaran yang melatih ketekunan, tanggung jawab, dan pengendalian diri.

246



Edois: Jurnal Education of Islamic,Vol. 3 (2) 2025

Kedua, muhasabah menumbuhkan kesadaran reflektif dan kejujuran eksistensial. Dalam
pendidikan, muhasabah menjadi dasar bagi pembentukan integritas, etika akademik, dan kemampuan
introspeksi diri kemampuan yang penting bagi generasi yang hidup dalam arus kompetisi global.

Ketiga, uzlah memberikan ruang bagi pengendalian diri dan keseimbangan batin. Dalam dunia yang
penuh distraksi, nilai uzlah mengajarkan pentingnya hening, refleksi, dan kemandirian spiritual sebagai
cara menjaga kejernihan berpikir dan kedewasaan emosional.

Ketiga nilai tersebut saling melengkapi dan dapat diintegrasikan dalam sistem pendidikan Islam
melalui tiga ranah utama: (1) ranah afektif-spiritual membangun kesadaran ilahiah dalam proses
belajar, (2) ranah reflektif-etis menumbuhkan budaya introspeksi dan kejujuran akademik, dan (3) ranah
kontemplatif-emosional menanamkan keseimbangan diri dan ketenangan batin. Dengan demikian,
pendidikan Islam tidak hanya menghasilkan insan yang cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki
kedalaman spiritual dan keutuhan moral (Al-Attas, 1980)(Nasr, 2007).

Implikasi dari penelitian ini menunjukkan bahwa untuk mewujudkan visi Indonesia Emas 2045
(Bappenas, 2019), pendidikan Islam perlu memperkuat dimensi spiritual dalam setiap kebijakan dan
praktik pembelajarannya. Nilai-nilai esoteris al-Ghazali dapat menjadi kerangka etis dan pedagogis bagi
pengembangan kurikulum yang holistik kurikulum yang memadukan ilmu, akhlak, dan spiritualitas.
Dengan fondasi ini, generasi Indonesia tidak hanya siap bersaing secara global, tetapi juga mampu
menjaga nilai-nilai kemanusiaan dan ketuhanan dalam setiap langkah kemajuannya.

Sebagaimana ditegaskan al-Ghazali, ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang menyinari hati dan
mengantarkan manusia kepada Allah. Maka, pendidikan Islam yang berlandaskan nilai-nilai esoteris
adalah pendidikan yang tidak berhenti pada kecerdasan kognitif, melainkan menumbuhkan kesadaran
spiritual dan akhlak mulia sebagai inti dari keberhasilan sejati manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, M. N. (1980). The concept of education in Islam. Muslim Youth Movement of Malaysia Kuala
Lumpur.

Alfiyanto, A., Pranajaya, S. A., Ikhwan, M., Gumilang, R. M., Ghazali, M., & Hidayati, F. (2024).
Towards Transformative Islamic Education: Reflections and Projections on the Direction of
Islamic Education. Ulul Albab, 28(2), 88. https://doi.org/10.31764/jua.v28i2.23767

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five
approaches. Sage publications.

Gadamer, H.-G. (2013). Truth and method. A&C Black.

Giyarsi, G. (2023). Peningkatan Kualitas Pendidikan Islam melalui Aspek Spiritual: Tinjauan Terhadap
Praktek Pendidikan Spiritual. An-Nuha, 3(4), 433—449. https://doi.org/10.24036/annuha.v3i4.428

HN, H. (2008). lImu Ketuhanan: Ma’rifat Musyahadah Mukasyafah Mahabbah. Jakarta: Zahra.

Huberman, A. (2019). Qualitative data analysis a methods sourcebook.

Kementerian, P. P. N. (2019). Indonesia 2045: Berdaulat, maju, adil, dan makmur. Bappenas.
Jakarta.

Lapsley, D. K., & Narvaez, D. (2006). Character education. Handbook of Child Psychology, 4(1), 696—
749.

Lickona, T. (1992). Educating for character: How our schools can teach respect and responsibility .
Bantam.

Maolla, N. W., Komariah, E. N., & Affandi, A. (2025). Concept of character education according to
imam al-ghazali and its relevance to modern islamic education. Deleted Journal, 3(1), 16-21.
https://doi.org/10.58738/compass.v3i1.750

Nasr, S. H. (2007). The Essential Seyyed Hossein Nasr. World Wisdom, Inc.

Neale, H. S. (2017). The Concept of Spiritual Jihad in Learned Sufi Texts (pp. 47-56). Palgrave
Macmillan, New York. https://doi.org/10.1057/978-1-137-56155-8 4

Palmer, R. E. (1969). Hermeneutics: Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, and
Gadamer. Northwestern University Press.

Putra, K. A. (2024). Konsep Pendidikan Spiritual Imam Al-Ghazali dan Relevansinya terhadap
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam. Jurnal limiah Guru Madrasah., 3(2), 104-117.
https://doi.org/10.69548/jigm.v3i2.44

Putri, H. J., Dewi, E. M. P., & Najmi, V. N. (2025). Character Education Based on Al-Gazalr's
Sprituality: A Solution to Moral Crisis in the Digital Era. Bulletin of Indonesian Islamic Studies,
4(1), 162—179. https://doi.org/10.51214/biis.v4i1.1499

Rahman, P. K. (2024). Analysis of Teacher Preparedness for Using Technology in the Classroom
Learning Process. Indonesian Research Journal on Education, 4(4), 276—280.

247



Edois: Jurnal Education of Islamic,Vol. 3 (2) 2025

https://doi.org/10.31289/analitika.v14i1.6015

Ricoeur, P. (1976). Interpretation theory: Discourse and the surplus of meaning. TCU press.

Septrianto, W., & Taqwa, U. ‘alat. (2024). Tafakur Menurut Imam Al-Ghozali dan Implikasinya
Terhadap Terapi Psikospiritual Mahasantri Santri Universitas Darussalam Gontor. 14(1), 59-75.
https://doi.org/10.69879/p58dk037

Sururin, S., & Sodiq, A. (2023). Tafakkur: A Contemplation of Students’ Spiritual and Emotional
Intelligence (in The Perspective of Sufism & Transpersonal Psychology).
https://doi.org/10.22373/jie.v6i2.18957

il =l sab ala¥) die A o))l laalall), 2024, (2. 7. 4, oxes. Deleted Journal, 75(75), 0.
https://doi.org/10.21608/artman.2023.253735.2426

248



